
L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 3

REVISTA BOLETÍN  REDIPE: 14 (12) DICIEMBRE 2025  ISSN 2256-1536
RECIBIDO EL 18 DE JULIO DE 2025 - ACEPTADO EL 19 DE OCTUBRE DE 2025

LA FRATERNIDAD EN E. LEVINAS
THE FRATERNITY IN E. LEVINAS

Pedro Ortega Ruiz                                                               

Catedrático de Universidad. Murcia (España)

       

 “El lazo con el otro no se anuda más que como 
responsabilidad” (E. Levinas)

1. Introducción

En los numerosos estudios realizados sobre 
la obra de E. Levinas observo, con extrañeza, 
que se haya ignorado, o apenas resaltado, un 
aspecto fundamental en la ética levinasiana: la 
fraternidad. Se ha pasado por alto que Levinas 
no se queda en reivindicar la justicia entre las 
relaciones humanas, como se afirma en la 
ética kantiana. No es la moral kantiana del 
“deber cumplido” el punto de partida de la ética 
levinasiana. Levinas representa una ruptura 
total, sin ambages, con toda forma de pensar 
y actuar propia de la moral formal de Kant; 
es una enmienda a la totalidad del discurso 
moral kantiano. Cualquier forma de ocultar 
este aspecto denota un desconocimiento de lo 
que ha significado la irrupción de Levinas en el 
pensamiento filosófico occidental en los últimos 
decenios, y una lectura parcial de su obra, al 
desprenderla de su lectura “social”. Significa 
minusvalorar la crítica muy dura de Levinas a 

toda forma de totalitarismo, descrita en sus obras 
fundamentales: Totalidad e infinito y De otro modo 
que ser o más allá de la esencia, y quedarse sin 
llegar al fondo mismo de la ética levinasiana, que 
no se reduce a una responsabilidad abstracta, 
sino que tiene delante a un ser concreto que 
demanda justicia, pero también, y sobre todo 
humanidad. Es una ética que demanda y espera 
que “alguien”  tienda la mano al caído junto al 
camino para levantarse y seguir caminando. Y 
esto se denomina fraternidad. Este olvido podría 
deberse a una “querencia”, entre no pocos 
autores, a huir de toda connotación religiosa que 
pudiera atribuirse a los términos que emplean. 
Sin embargo, el término “fraternidad” no puede 
enmarcarse al solo ámbito religioso o místico, 
como sostiene Miller (2017); es un aspecto 
profundamente humano que a todos nos 
dignifica por encima de razas, religión o cultura; 
es un patrimonio que a todos nos pertenece. 
Spinoza, Nietzsche, Adorno… atribuyen a la 
compasión, la fraternidad, la misericordia cierta 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 4

complacencia con las situaciones de injusticia 
que afectan a los necesitados y oprimidos. 
Para ellos, la compasión y la fraternidad solo 
contribuyen a retardar la necesaria liberación de 
la injusticia; las injustas diferencias sociales entre 
ricos y pobres que sufren los excluidos sociales 
encuentran en la compasión el principio moral 
que perpetúa esas diferencias. Principio que 
solo es un sentimiento individual, contingente e 
insuficiente para convertirse en principio moral 
que cuestione y rechace “lo que no debe ser”. La 
compasión se convierte, de este modo, en una 
perversa forma de justificar y ocultar la injusticia 
y la inhumanidad, una muestra de beneficencia 
que tranquiliza la conciencia del opresor y 
reproduce “el mal” instalado en la sociedad. 

Pero la compasión y la fraternidad tienen otra 
lectura e interpretación. Llevan en sí una 
poderosa carga de denuncia y protesta contra la 
injusticia, tienen un componente ético inseparable 
de la demanda de justicia. “La compasión, en su 
sentido más radical, implica un compromiso por 
transformar las estructuras injustas que generan 
sufrimiento y situaciones de dependencia y 
marginación. Por ello, es inseparable de la 
justicia” (Ortega y Romero, 2019, p. 144). Sin 
justicia no hay compasión, y sin compasión 
tampoco hay justicia; ésta se deforma si no hay 
caridad (Levinas, 1993). La vida social se torna 
humana cuando la compasión, la misericordia y 
la fraternidad impregnan las relaciones sociales 
y orientan la actuación de las instituciones. “… 
nos liberan de la frialdad que caracteriza a las 
relaciones entre humanos en la sociedad del 
consumo y rendimiento económico a toda costa. 
Sin la compasión la vida en sociedad sería muy 
difícil de sobrellevar. Porque hay compasión hay 
vida humana” (Ortega y Romero, 2019, p. 145). 
La compasión y la fraternidad van más allá de la 
justicia, la incluyen y la sobrepasan.  

La fraternidad y compasión sin justicia son una 
caricatura de sí mismas, son un engaño, una 
farsa. No es fraternidad ni compasión permanecer 

indiferente o ajeno al dolor del otro, no asumir su 
causa, no hacerse cargo de él. La compasión y 
la fraternidad implican un compromiso ético con 
el otro, son denuncia y esfuerzo por erradicar 
la injusticia y la opresión; pero tampoco son 
solo discurso y protesta, sino acción, praxis 
transformadora, “bajar de nuestra cabalgadura” 
y levantar al que está caído. La fraternidad es un 
estilo de vida que nos compromete en nuestro 
modo de pensar y de vivir, que nos “obliga” a 
orientar nuestra conducta teniendo en cuenta al 
otro en su situación de necesidad. Sin embargo, 
se debe reconocer que, a través de la historia, 
la compasión y la fraternidad  se han limitado 
a una práctica de beneficencia, ajena a toda 
denuncia de la desigualdad social, y han perdido 
credibilidad y fuerza para combatir la explotación 
y miseria desde la justicia y la equidad. No es 
extraño el rechazo y desconfianza que estos 
términos producen en aquellos que se esfuerzan 
por instaurar un orden social más justo. Durante 
mucho tiempo se ha hecho beneficencia, pero 
no justicia.                         

La responsabilidad (ética) es inseparable de la 
“fraternidad”. ¿Acaso se puede ser responsable 
del otro sin hacerse cargo de él, sin estar a 
su lado, aliviar su sufrimiento y ayudarle a 
superar su situación? Ayudar al otro, vendar 
sus heridas, ¿ no se denomina esta conducta 
solidaridad compasiva? ¿No es el ejercicio de 
la fraternidad, de la caridad? Me preocupa la 
posición intelectual de algunos autores que, de 
buena fe, tratan la responsabilidad levinasiana 
sin dar el paso definitivo que la misma reclama: 
“pasar a la otra orilla”, “desaparecer en el 
otro, morir en el otro”. Con su tímida posición 
intelectual legitiman, sin querer, una forma de 
construir una sociedad basada en la frialdad y la 
lejanía, propia del idealismo, que Adorno (1998) 
ya denunciara en la mitad del pasado siglo. La 
experiencia nos dice que dotar a una sociedad de 
estructuras justas no garantizan, por sí solas, la 
construcción de una sociedad más humana. “La 
fraternidad no es solo resultado de condiciones 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 5

de respeto a las libertades individuales, ni 
siquiera de cierta equidad administrada. Si 
bien son condiciones de posibilidad no bastan 
para que ella surja como resultado necesario. 
La fraternidad tiene algo positivo que ofrecer a 
la libertad y a la igualdad. ¿Qué ocurre sin la 
fraternidad cultivada conscientemente, sin una 
voluntad política de fraternidad, traducida en una 
educación para la fraternidad, para el diálogo, 
para el descubrimiento de la reciprocidad y 
el enriquecimiento mutuo como valores? Lo 
que sucede es que la libertad enflaquece, 
resultando así más una condición de soledad, 
de pura autonomía para pertenecer a alguien 
o a algo, o solo para poseer y disfrutar. Esto 
no agota en absoluto la riqueza de la libertad 
que está orientada sobre todo al amor” (Papa 
Francisco, 2020, Fratelli Tutti, n.º 103). Tenemos 
sobradas experiencias de promesas de libertad 
y justicia, de igualdad y bienestar, de paz y 
reconciliación de todos, fundamentadas en 
principios de justicia, transformadores de las 
instituciones que, con el tiempo, se tornaron en 
promesas incumplidas. Basta echar una mirada 
a los conflictos del pasado y del presente siglo 
para constatar que nunca la imposición de 
estructuras o sistemas de vida basadas en 
solo la justicia nos garantizan una convivencia 
humana en la libertad, respeto y tolerancia, en 
la solidaridad y fraternidad, indispensables para 
construir una sociedad habitable para todos, 
empezando por los excluidos y marginados 
de la sociedad. La fraternidad no se impone, 
se reconoce y se propone. Siempre será un 
“camino” hacia la realización del hombre como 
ser humano, y un objetivo que nunca encontrará 
su plena realización. Y en este largo camino 
la solidaridad, la compasión, son nuestras 
“herramientas” más poderosas para construir la 
fraternidad. No hay otras a nuestro alcance. 

La estructura de una sociedad justa, sin una 
base de humanidad, se torna en inhumana. 
Esto es lo que parece olvidar el enfoque 
“humanista” en el discurso moral. Civismo, 

legalidad, tolerancia, autonomía… son términos 
que se pretende que  abarquen el contenido 
ético de la conducta. “La interrogación sobre 
si la moral no es sino una mentira proviene de 
que el civismo, la legalidad, la autonomía y la 
sociabilidad, como componentes de la ética, 
son capaces de todo mal. Y la razón de ello es 
que en esas consideraciones el mal y el bien 
se encuentran al mismo nivel como alternativas 
para la elección libre; así es como se entiende 
en esas éticas falsas. Pues lo son, por cuanto se 
erigen como formas de conocimiento” (Pintado, 
2024, p. 104). Este enfoque “idealista” se 
inscribe en una “ética de la bondad”, más cerca 
de la “buena intención” que de la experiencia de 
vida del ser humano histórico, condicionado por 
“su” circunstancia (Dussel, 2001). Estimo que 
ha faltado un análisis más profundo sobre las 
condiciones para construir una sociedad justa 
y equitativa en la que cada individuo encuentre 
“su” lugar como ser humano libre y responsable; 
que se sienta integrante de una comunidad de 
la que también es responsable; que vea al otro 
(su prójimo) no como competidor o adversario 
sino como hermano, como “alguien” de quien 
también debe responder. “Las estructuras justas, 
por sí solas, pueden conducir a una sociedad 
inhumana si falta la argamasa de la solidaridad 
y la misericordia” (Ortega, 2025a, p. 145). La 
fraternidad, la compasión es la savia o fuerza vital 
que une a todos los componentes de la sociedad 
en la construcción de una comunidad que tenga 
como objetivo el bien de todos, empezando por 
los más desfavorecidos; que haga de la ética de 
la compasión un compromiso social.        

Observo en los estudios sobre Levinas cierta 
resistencia o “reparo” a desprenderse de la 
pesada “carga” del idealismo que está en la raíz 
misma de la ética kantiana. Hay un falso pudor o 
miedo a desprenderse (cuestionar) de las vigas 
maestras que, desde hace tantos años, han 
sustentado nuestro discurso y nuestra praxis 
sobre educación moral, y, también, nuestro 
modo de pensar y vivir en la sociedad occidental. 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 6

Algo semejante sucede con el tratamiento 
que, hasta ahora, se le ha dado al soporte 
teórico, conceptual de la ética levinasiana: el 
carácter histórico del ser humano es relegado 
a un segundo plano; su condición adverbial, 
circunstancial, su corporeidad es olvidada. Son 
escasos los estudios sobre Levinas (González-
Arnáiz, 2021) que aborden la antropología 
que subyace y condiciona la ética levinasiana. 
Con ello, se ignora u olvida que no existe una 
ética sin una antropología que la sustente, 
como tampoco una antropología que no lleve 
a una ética. Es cierto que Levinas no aborda 
la antropología como “tema” separado de su 
ética, pero se sustenta en ella a través de toda 
su obra. El sujeto levinasiano, responsable del 
otro, es irreconocible si no es el mismo sujeto 
histórico que goza y sufre, ama y odia, nace y 
muere. Tratar la responsabilidad levinasiana 
es incorporar al discurso y a la praxis su 
componente inseparable de humanidad que se 
traduce siempre en fraternidad, en caridad.   

2. Responsabilidad y fraternidad

“...en el punto de partida me importa poco lo 
que otro sea con respecto a mi, es asunto suyo; 
para mi, él es ante todo aquel de quien yo soy 
responsable” (Levinas, 1993, pp. 130-131). Y 
más adelante afirma: “La justicia nace del amor… 
El amor debe siempre vigilar a la justicia” (p. 
133). El pensamiento de Levinas es claro: no se 
puede separar la ética del amor, de la fraternidad, 
de la compasión. Tampoco la responsabilidad, 
separarla, significa desnaturalizar su contenido, 
vaciarla de significado. La fraternidad es la 
“condición” para la vida humana, “porque la 
vida subsiste donde hay vínculo, comunión, 
fraternidad; y es una vida más fuerte que la 
muerte cuando se construye sobre relaciones 
verdaderas  y lazos de fidelidad. Por el contrario, 
no hay vida cuando pretendemos pertenecer 
solo a nosotros mismos y vivir como islas; en 
esta actitudes prevalece la muerte” (Papa 

Francisco, 2020, Fratelli Tutti, n.º 82). González-
Arnáiz (2021) habla de una responsabilidad 
de “baja intensidad” en conductas socialmente 
aceptables, pero que pueden tener efectos 
perniciosos para una responsabilidad “fuerte”. 
Es una responsabilidad propia de una sociedad 
débil, vulnerable, con bajos niveles de vínculos 
sociales. Es la sociedad de individuos aislados, 
atomizados, ajenos a lo que sucede en su 
entorno, que solo responden cuando su estatus 
lo ven en peligro. Una responsabilidad de “baja 
intensidad” no libra al individuo de conducirse 
según su propia sensibilidad moral, al margen 
de lo socialmente aceptable. La responsabilidad 
de “baja intensidad” pone de manifiesto una 
nueva modalidad de presencia pública de la 
responsabilidad en el discurso moral (González-
Arnáiz, 2021), modalidad a tener en cuenta, 
dada su influencia en “el aumento del grado de 
sensibilidad moral que tan determinante resulta 
para la moral vivida” (González-Arnáiz, 2021, 
p. 82). Pero también nos puede llevar a un 
relativismo moral en el que nos sea muy difícil 
distinguir el bien del mal; en dejarnos conducir 
por falsos principios morales edificados en “tierra 
de nadie”, sin olvidar que la ética nunca nos 
puede llevar a la “Verdad”, pero sí a la verdad 
de lo probable. Vivir éticamente es caminar en la 
incertidumbre, en la perplejidad, en la oscuridad, 
sin una brújula que nos garantice el camino 
seguro a seguir. La inseguridad, la incertidumbre 
es el equipaje que nos acompaña toda la vida. 
Y ninguna ética nos libra de esta “servidumbre”.   

Los estudios sobre Levinas no han prestado 
interés en resaltar la dimensión social de la 
obra levinasiana. Su atención se ha centrado, 
exclusivamente, en la ética entendida como 
“filosofía primera”. No hay referencia alguna al 
impacto de su obra en la crítica al totalitarismo 
como forma de pensar y de ordenar la vida 
social y las instituciones. Y la lectura “social” 
recorre cada una de las páginas de sus obras 
fundamentales. Aunque Levinas no entrara en 
el debate político, denunciando el nazismo, 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 7

a pesar de haber sido su víctima junto a toda 
su familia, sí lo combatió con dureza en sus 
escritos. La ética levinasiana no se puede 
entender si se la reduce a una mera reflexión 
teórica, especulativa sobre la subjetividad, 
sobre la relación particular, íntima del yo con el 
otro. El sujeto levinasiano es un ser enraizado 
en una “circunstancia” desde la cual se entiende 
y se explica. Tampoco es un ser aislado, junto a 
él y con él hay un “tercero” (su prójimo) de quien 
debe responder: “La intriga de la alteridad nace 
antes del saber. Pero esta aparente simplicidad 
de la relación del Yo y del Tú, en su asimetría 
misma, está aún perturbada por la aparición del 
tercer hombre que se sitúa al lado del otro, el tú. 
El tercero es él también un prójimo, un rostro, 
una alteridad inalcanzable” (Levinas, 2014, p. 
82). Y es también el origen de la conciencia, “el 
espíritu dentro de la sociedad” (Levinas, 2011, p. 
240) y el origen de su condición humana: “Nadie 
puede quedarse en sí mismo: la humanidad del 
hombre es una responsabilidad por los otros. 
La vuelta a sí mismo se convierte en rodeo 
interminable” (Levinas, 1974, p. 131).  

Levinas, al situar al lado del “tú” a un tercero, 
está introduciendo, al mismo tiempo, un nuevo 
concepto de trascendencia: la salida del yo al tú 
en un acto de compasión, de amor. No es el “allá 
arriba” el único modo de trascenderse; también 
nos trascendemos cuando nos hacemos cargo 
del otro, aquí abajo, donde está el otro, movidos 
por sentimientos de compasión cargados de 
razón. La trascendencia es la forma privilegiada 
de expresar la fraternidad, su lugar de 
realización. “…  el para del uno para el otro, al 
margen de toda correlación y de toda finalidad, 
es un para de gratuidad total que rompe con el 
interés; para de la fraternidad humana al margen 
de todo sistema preestablecido” (Levinas, 2011, 
p. 161). El modo más adecuado de describir 
la fraternidad es analizar qué significa la 
trascendencia porque en ésta,  aquella se hace 
realidad, se manifiesta.

La trascendencia, al contrario de la antropología 
y ética kantianas, no tiene como referente al ser 
humano ideal, abstracto, universal, sino al ser 
humano concreto, situado en una circunstancia 
o contexto. Y a un ser humano radicalmente 
necesitado en la misma raíz de su naturaleza 
limitada, vulnerable, contingente. Solo desde 
y en la asimetría (desigualdad) del yo y del 
tú puede haber trascendencia. Solo en la 
necesidad se puede invocar la ayuda del otro. 
Y todo ser humano es un ser radicalmente 
necesitado. La asimetría es la puerta de entrada 
o “condición” que acompaña siempre al hombre. 
Sin asimetría (desigualdad, necesidad) no habría 
ética porque no habría inhumanidad, y tampoco 
responsabilidad (Bello, 2006). Hay ética, no 
porque haya justicia y bondad; no porque en el 
ser humano haya una tendencia “natural” hacia el 
bien; al contrario, hay ética porque hay injusticia, 
inhumanidad, sufrimiento, necesidad; porque el 
hombre no está nunca reconciliado ni consigo 
mismo, ni con los demás. Es un ser siempre en 
deuda con el mundo, un ser en “despedida”. “Si 
hay ética, si la ética es posible, es justamente 
porque uno no acaba de estar reconciliado 
del todo con el mundo que le ha sido legado” 
(Mêlich, 2010, p. 91). Nuestro mundo “vivido” 
es un mundo fragmentado, atravesado en todos 
sus lados, por la fragilidad, la incertidumbre y la 
contingencia, por la experiencia del sufrimiento 
y del dolor. Es un mundo en el que la invocación 
a la reconciliación constituye siempre una 
esperanza incumplida; siempre hay “alguien” al 
otro lado que nos reclama “lo suyo”. Por eso hay 
ética, porque siempre estamos en deuda con 
alguien, con el otro que nos demanda y reclama 
aquello que le pertenece: “La trascendencia es 
inseparable de la asimetría. Desde la igualdad 
del yo y del otro no hay trascendencia posible. 
Solo nos movemos a compasión ante el otro 
necesitado; solo salimos de nosotros, de 
nuestro yo cuando somos interpelados por el 
otro. La igualdad ética impide la compasión, 
la respuesta responsable. Y el otro siempre es 
pregunta, siempre nos cuestiona, nos interpela. 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 8

En la asimetría descansa la responsabilidad y, 
por tanto, la trascendencia” (Ortega, 2025a, p. 
171). La ética se nos muestra, así, como una 
respuesta responsable, fraternal, compasiva al 
dolor y sufrimiento del otro, hasta el punto de 
llegar afirmar que el yo humano se implanta en 
la fraternidad, se constituye en humano por los 
lazos de fraternidad: “que todos los hombres 
sean hermanos no se agrega al hombre como 
una conquista moral, sino que constituye su 
ipseidad” (Levinas, 2002, p. 287).    

Pero la demanda de compasión, de fraternidad 
no está limitada a aquellos que sufren en su 
cuerpo el sufrimiento físico o psíquico, o están 
en una situación de marginación o exclusión 
social. La fraternidad es una exigencia universal, 
es un reclamo y demanda que concierne 
a todo ser humano como ser necesitado, 
vulnerable. La llamada a la fraternidad, a la 
responsabilidad (hacerse cargo del otro) es, 
por tanto, una invocación universal que nace 
de nuestra naturaleza vulnerable, necesitada. 
La fraternidad no es  una cualidad añadida 
que haga de un individuo un “buen” ciudadano. 
Al contrario, es una forma de expresión de su 
propia condición “natural”. La condición de 
“hermano” no desaparece ni siquiera en aquellos 
que han cometido crímenes. También ellos nos 
pertenecen: “Soy responsable del otro incluso 
cuando me importuna, incluso cuando me 
persigue… soy responsable de la persecución 
del prójimo” (Levinas, 1993, p. 132). Y hace suyas 
las palabras de Dostoievski; “Todos los hombres 
son responsables unos de otros, y yo más que 
ninguno” (Levinas, 1993, p. 133. Esta respuesta 
gratuita, compasiva, “este modo de responder 
sin compromiso previo – responsabilidad para 
con el otro – es la propia fraternidad humana 
anterior a la libertad” (Levinas, 2011, p. 183).

Ahondar en la naturaleza relacional del ser 
humano, en su radical apertura al otro es 
la “condición” para entender qué significa 
compadecerse del otro y sentirse su hermano. 

El sentimiento de fraternidad no es una ilusión, 
ni evoca una nostalgia del “paraíso perdido”. 
Responde a una realidad (condición) que 
nos define y constituye. Tener que responder 
del otro es una “carga” que va con nosotros, 
nos acompaña siempre. El hombre es un ser 
responsivo. La ética, en Levinas, no es un sistema 
de pensamiento formalizado, organizado. 
Expresa, antes que una formalización o sistema 
de pensamiento, una realidad moral originaria, 
la necesidad de “tener que responder al otro y 
tener que responder de él” (González-Arnáiz, 
2021, p. 165). El sujeto levinasiano es una 
subjetividad “respondiente”. Su estructura 
antropológica está volcada “naturalmente” al 
otro. Esta es la condición originariamente ética 
del hombre. La responsividad es parte inherente 
de su condición humana. La fraternidad no es, 
por tanto, algo “extraordinario” que acontece 
en la conducta humana. Es, por el contrario, 
su expresión “natural”. El modo de ser “natural” 
del hombre no responde a la idea que de él ha 
hecho la filosofía cartesiano-kantiana: un ser 
autónomo, independiente, soberano; un ser 
en sí y para sí, que para existir como humano 
no necesita del otro. Para Levinas, el hombre 
es un ser necesitado del otro para existir 
como humano. El sujeto levinasiano es un ser 
“habitado “ por otro, fragmentado en su esencia 
por la presencia del otro. “Este desgarrón en la 
estructura misma del ser hombre… no ser dueño 
de sí, sino rehén del otro, es lo que hace que el 
hombre sea un extranjero para sí mismo, porque 
depende de los demás” (Ortega, 2016, p. 251). 
Esta dependencia del otro es principio fundante 
de la subjetividad: “Sin el otro no somos buenos, 
pero tampoco seres humanos. Antes de la 
presencia interpelante del otro somos, sí, pero 
pura existencia, sueño prolongado. El otro es el 
que nos saca de nuestro autismo y nos convierte 
en seres vivos. No somos seres vivos antes de 
que el otro interrumpa el continuum o sueño de 
la existencia vacía” (Mate, 2011, pp. 38-39). 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 9

En Levinas, los términos compasión, fraternidad, 
proximidad son términos sinónimos con un 
mismo significado y conducen a una misma 
realidad: la naturaleza relacional, responsiva 
del hombre. Responder del otro, acoger al 
otro, compadecerse del otro responde a lo que 
el hombre es por naturaleza. Los humanos 
somos todos hermanos, unidos por vínculos 
que no responden a una ideología, religión o 
cultura, a un modo coyuntural de pensar, sino 
a un modo de ser “natural” que nos constituye 
y nos define. La fraternidad, antes que un 
objetivo a conseguir, es una realidad que nos 
acompaña siempre como humanos; es nuestro 
equipaje en el recorrido de nuestra existencia. 
Levinas expresa así la fraternidad: “El prójimo 
me concierne antes de toda asunción, antes de 
todo compromiso consentido o rechazado… El 
prójimo no me concierne porque sea reconocido 
como perteneciente al mismo género que yo; al 
contrario, es precisamente otro. La comunidad 
con él comienza en mi obligación a su vista. El 
prójimo es hermano. Fraternidad que no puede 
abrogarse, asignación irrecusable” (Levinas, 
2011, p. 148). La condición de sujeto “asignado” 
al otro, de rehén del otro es el modo de ser y 
existir que libera al sujeto (yo) de permanecer en 
sí mismo, en la ipseidad narcisista (Zambrano, 
2019). La asignación y la dependencia (ser 
rehén) es la condición para la paz: “Es por la 
condición de rehén como puede haber en el 
mundo piedad, compasión, perdón y proximidad, 
incluso lo poco que de ella se encuentra, incluso 
el simple “usted delante”, señor” (Levinas, 2011, 
pp. 187-188). 

Levinas se aparta del concepto de fraternidad 
acuñado en la sociedad occidental, identificado 
con la benevolencia, tolerancia, empatía…, 
como requisito para lograr la convivencia entre 
todos, y sitúa a la fraternidad como condición 
“natural” de la existencia humana. La fraternidad, 
para Levinas, no es objeto de conquista; es 
una exigencia de la condición de rehén del ser 
humano. La fraternidad, en Levinas, nace de 

la entraña misma de la naturaleza humana. Es 
su manera o modo de existir. Sin fraternidad 
el ser humano se desfigura y se diluye en un 
concepto, sustentado en una realidad ficticia, 
inexistente. Todo lo que es el hombre se expresa 
y es relación responsable; es trascendencia, 
compasión, fraternidad. Este modo de entender 
la fraternidad enraizado en la antropología 
rompe con el discurso filosófico occidental. 
Limitar el discurso sobre la fraternidad al ámbito 
de la sociología, de la política, de la educación 
para la convivencia, como ingrediente de una 
sociedad inclusiva, significa vaciarla de la razón 
que, en último término, la justifica.                  

3. La fraternidad bíblica en E. Levinas

Si siempre pensamos y escribimos desde 
“algún” lugar, desde una tradición, una cultura, 
Levinas no es una excepción: piensa y escribe 
desde la tradición judía. La  tradición hebrea 
atraviesa toda su obra. Cada una de sus 
páginas se han de interpretar desde esta clave 
hermenéutica. Quizás el ejemplo paradigmático 
de su dependencia respecto del pensamiento 
hebreo lo encontremos en el concepto de 
“substitución”, tomado en su literalidad del 
concepto de “expiación” (Ortega, 2025b). El 
sujeto levinasiano es un sujeto “judío”, no griego. 
La antropología, y la ética que le acompaña, se 
han de interpretar desde una lectura hebrea 
para darles todo su sentido (Urabayen, 2005). 
Los términos: subjetividad, trascendencia, 
asimetría, fraternidad, rehén o dependencia 
tienen su lectura “adecuada” si se leen a la 
luz de la hermenéutica hebrea. Si se pretende 
comprender, en todo su sentido, el significado 
del termino “fraternidad” se debe dar un rodeo y 
bucear en su significado bíblico, porque Levinas 
se apropia de él, como hace con el término 
“substitución”. 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 4 0

Levinas utiliza la expresión “extranjero, huérfano 
y viuda” para designar al pobre y desvalido, al 
necesitado de compasión. Pobre en la Biblia es 
el emigrante, el extranjero, el errante que no tiene 
tierra o país en el que asentarse. Pero comparte 
con los demás su condición de igualdad, de 
dignidad: “¿Acaso el que me formó en el vientre 
no lo formó también a él y nos modeló del mismo 
modo en la matriz?” (Jb. 31, 15). En los albores 
de la humanidad aparece la primera muestra de 
fraternidad: ¿Dónde está tu hermano?, pregunta 
Yahveh a Caín acusándole de la muerte de 
su hermano Abel (Gn. 4, 9). Abel no es un ser 
imaginario, sino real y concreto. Tampoco es 
un “extraño” para Caín, es su hermano. No 
hemos de interpretar este texto como un relato 
que pretende narrar la historia de un crimen. El 
relato carece de valor histórico (Montero, 2025). 
El autor utiliza el mito, como género literario, 
para transmitir el pensamiento judío de su 
época: que la fraternidad se impone al crimen; 
que la fraternidad es la “condición” de todo ser 
humano. Esta creencia es resaltada aún más en 
la repuesta de Caín a Yahveh: ¿Acaso yo soy 
el guardián de mi hermano? (Gn. 4, 9). Caín 
pretende desentenderse de su hermano, pero 
Yahveh le insiste en que la sangre derramada 
es la de Abel, su hermano; el crimen cometido 
no es capaz de borrar la huella indeleble de 
la fraternidad. Levinas, al comentar este texto, 
reconoce en él dos antropologías: “No hemos de 
interpretar la respuesta de Caín como si él se 
burlase de Dios, o como si respondiese como 
un niño: “no soy yo, sino otro”. La respuesta 
de Caín es sincera. En su respuesta falta 
únicamente lo ético, solo hay ontología: yo soy 
yo, y él es él. Somos seres ontológicamente 
separados” (Levinas, 1993, p. 130). Caín 
rechaza la responsabilidad, la relación ética con 
Abel, pero sigue siendo su hermano, aunque 
reniegue de él. El autor no pretende reivindicar 
los lazos de sangre que les unen a Caín y a Abel 
(los supone), sino la responsabilidad de Caín 
hacia su hermano Abel. No era necesario insistir 
en la relación de sangre entre ambos hermanos, 

sino resaltar que se ha dañado la relación de 
responsabilidad entre ellos.  Este es el fondo de 
este relato 

El uso que Levinas hace del término “extranjero” 
para referirse al otro, al que viene de “fuera”, al 
inmigrante y errante, al pobre y desvalido, está 
presente también en los textos bíblicos:

Abraham, “alzando los ojos miró, y he aquí que 
tres hombres estaban parados cerca de él. Tan 
pronto como les vio,corrió a su encuentro desde 
la entrada de la tienda y se postró en tierra. Y 
dijo: Señor mio, si he hallado gracia a tus ojos, 
te ruego no pases de largo junto a tu siervo. 
Que traigan un poco de agua y lavaos los pies, 
y tendeos bajo el árbol. Voy a traer un bocado 
de pan para que reconfortéis vuestro corazón. 
Luego pasaréis adelante, que para eso habéis 
pasado junto a vuestro siervo ” (Gn. 18, 2-5).                              

“No maltratarás ni oprimirás al emigrante que 
reside en tu territorio, porque vosotros fuisteis 
emigrantes en el país de Egipto (Ex. 22, 20)    

“Si un emigrante viene a residir entre vosotros, 
en tu tierra, no lo oprimas. El emigrante residente 
será para vosotros como el compatriota; ,lo 
amarás colmo a tgi mismo, porque vosotros 
fuisteis emigrantes en el país de Egipto” (Ex. 19, 
33-34).

“Si cosechas tu viña, no vuelvas a por más 
uvas. Serán para el emigrante, el huérfano y la 
viuda. Recuerda que fuiste esclavo en el país de 
Egipto” (Dt. 24, 21-22).

La invocación de la fraternidad y la justicia están 
presentes en los textos del Antiguo Testamento. 
Israel guarda la memoria de su pasado de pueblo 
emigrante en tierra de Egipto, de la deportación 
a tierras “extrañas” y de la promesa de la alianza 
con Yahveh, edificada sobre la fidelidad a la Ley, 
a la justicia y a la compasión con el “extranjero, 
el huérfano y la viuda”. Y en esta fuente bíblica 
bebe Levinas.   



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 4 1

“Cuando se compadezca Yahveh de Jacob y 
prefiera todavía a Israel, los afincará en el solar 
de ellos, y se le juntarán forasteros, que serán 
incorporados a la casa de Jacob” (Is. 14, 1).

 “El espíritu del Señor Yahveh está sobre mi… 
A anunciar la buena nueva a los pobres me 
ha enviado. A vendar los corazones rotos, a 
pregonar a los cautivos la liberación y a los 
reclusos la libertad… Vendrán extranjeros 
y apacentarán vuestros rebaños, e hijos de 
extraños serán vuestros labradores y viñadores” 
(Is. 61, 1-5).

 “Así dice Yahveh. ¡Por los tres crímenes  de 
Israel y por los cuatro seré inflexible! Porque 
venden al justo por dinero y al pobre por un par 
de sandalias, los que pisan la cabeza de los 
débiles, y el camino de los humildes tuercen” 
(Am. 2, 6-7).

“Cuando el justo se aparta de su justicia para 
cometer injusticia, muere por ello. Y cuando el 
malvado se aparta  de la maldad y observa el 
derecho y la justicia,  vive por ello” (Ez. 33. 18-
19).    

“El deseo de los humildes escuchas, tú, Yahveh, 
su corazón confortas, alargas sus oídos, para 
hacer justicia al huérfano, al vejado, para que 
cese la tiranía del hombre salido de la tierra” 
(Sal, 10, 17).  

La expresión: “el extranjero, el huérfano y la 
viuda”, su significado de ser necesitado, está 
presente en la obra levinasiana. 
Toda ella gira en torno al otro vulnerable.                                                                                                                                      
                                                                                                                                                                                                                                                                                                      
Las reticencias de algunos autores a la 
antropología y la ética de Levinas podría estar 
causada por ignorar la fuente o “lugar” desde 
donde Levinas piensa y escribe. Es obvio 
que un texto se entiende, adecuadamente, en 
su contexto. Sin contexto, no hay texto, solo 
un conjunto de términos añadidos carente 
de significado. La interpretación de un texto 

nos remite necesariamente a una cultura 
determinada desde la cual el texto se convierte en 
instrumento de comunicación. La interpretación 
envuelve toda la vida humana: “Cualquier acción 
tiene lugar dentro de un determinado marco 
referencial” (Mêlich, 2010, p. 224). No es posible 
“estar en el mundo”, habitarlo, sin un marco 
referencial en el que el ser humano se ubica y 
encuentra sentido, significación a su experiencia 
de vida. El ser humano es un hermeneuta 
(Taylor, 1996), se pasa la vida interpretando  Y 
Levinas piensa, habla y escribe en y desde el 
marco referencial hebreo. Esta es su fuente de 
interpretación (Urabayen, 2005).   

La obra de Levinas ha sido objeto de adhesión 
y de “escándalo”, por igual; no ha dejado 
a nadie indiferente; su posición intelectual 
sobre la subjetividad ha sido un atentado 
contra los cimientos mismos de la filosofía 
occidental. Derribado el sujeto, todo lo demás 
se viene abajo como un castillo de naipes. 
La defensa que hace Levinas de lo singular, 
de lo particular, en oposición a la tendencia 
totalizante del universalismo idealista, no ha 
pasado desapercibida. Su defensa del sujeto, 
para no desaparecer en el Mismo, le ha 
llevado a fundamentar la identidad del sujeto 
en el otro, en el de “fuera”, en el extraño, el 
extranjero. Totalidad e infinito es una muestra 
de ello. Pero Levinas no concibe el judaísmo, 
como una forma de pensar y vivir, limitado a 
las fronteras de un territorio, ni siquiera como 
prerrogativa de un pueblo elegido, superior a 
los otros pueblos. El judío es un ciudadano del 
mundo. “La idea de un pueblo elegido no debe 
ser interpretada como un orgullo. No significa 
la conciencia de excepcionales derechos, sino 
de excepcionales deberes... La elección es un 
plus de obligaciones por el cual el “Yo” de la 
conciencia moral se profiere” (Levinas, 2004, p. 
221). Levinas no sostiene una hegemonía moral 
del judaísmo sobre otras formas culturales o 
formas de pensar y vivir. “Si se refiere al tesoro 
de las ideas judías, no hay que ver en ello apego 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 4 2

a un resto de particularismo que está destinado 
a desaparecer en la racionalidad filosófica, sino, 
más bien, el deseo de mantener viva una tensión 
entre dos polos de la civilización occidental” 
(Chalier, 1995, p. 39). No defiende un judaísmo 
“excluyente” enclaustraddo en sus fronteras, 
ni un judaísmo de sangre. Por el contrario, 
aboga por derribar fronteras de religión que 
obstaculizan la fraternidad universal. Propugna 
la creación de una sociedad (mediterránea), 
formada por cristianos, musulmanes y judíos 
como “una concepción muy familiar y muy cara 
a la conciencia y al pensamiento judío” (Levinas, 
2004, 219). Levinas traduce sabiamente la 
sabiduría ancestral hebrea al pensamiento 
filosófico, hasta tal punto que nos encontramos 
con conceptos en los que resulta difícil 
establecer cuándo interpreta y comenta un texto 
bíblico, y cuándo hace un discurso filosófico. 
El concepto de “substitución” o “expiación” es 
un buen ejemplo (Ortega, 2025b). “Quizá, por 
ello, alguien prefiera pensar que se trata de una 
filosofía hermenéutica del judaísmo, comparable 
a otras hermenéuticas de linaje fenomenológico” 
(Pintor-Ramos, 2011, p. 37). 

                                                                                                                         

3. Consideraciones finales

“Tendríamos que dejar de pensar la ética 
en términos de “bien o de deber” e intentar 
imaginarla desde el tiempo, desde la pluralidad 
de perspectivas, desde las sombras y desde 
las ambigüedades, desde la vergüenza y 
desde la compasión” (Mêlich, 2021. p. 174). 
Tendríamos que hacer nuestra y apropiarnos 
sin complejos la ética de la “mala conciencia”, 
porque siempre estaremos en deuda con el 
otro. Partir de la moral del “deber cumplido” 
nos pone ante una historia repleta de crímenes 
contra la humanidad. Es la moral del sacerdote 
y del levita, del relato evangélico de Lucas (10, 
30-38): no tenían tiempo para asistir al hombre 
herido y abandonado junto al camino, pero 
sí para dar culto a Yahveh en el templo. Los 

guardianas de los campos de concentración 
nazis también podrían justificar su conducta 
invocando la norma moral del “deber cumplido”, 
como lo hacemos hoy, nosotros, tolerando 
situaciones de inhumanidad. Sacerdotes y 
levitas, indiferentes al sufrimiento del otro, 
no son figuras que pertenezcan al pasado, 
gozan, por el contrario, de una preocupante 
actualidad. Y no es necesario mirar “a lo lejos” 
para descubrir esta lacerante realidad: campos 
de refugiados que huyen de una muerte segura, 
exiliados huidos del hambre, poblaciones 
enteras sumidas en la miseria… Pero las 
situaciones injustas, degradantes para el ser 
humano las tenemos más cerca, conviven, o 
mejor coexisten, con nosotros: la cantidad 
ingente de hombres y mujeres, de jóvenes y 
niños que malviven, abandonados, en las calles 
de nuestras ciudades; el muro infranqueable 
entre ricos y pobres, levantado para proteger 
y conservar los privilegios de unos pocos. La 
historia nos acusa, nos juzga y nos pone delante 
de nuestras miserias, de nuestros atentados, no 
contra la “humanidad”, sino contra innumerables 
seres humanos, hombres y mujeres, que tienen 
rostro, nombre y una historia detrás. 

Hemos afrontado la inhumanidad con armas 
muy frágiles para detener tanta barbarie. La 
filosofía idealista nos ha ocultado “lo que está 
pasando”; nos ha ocultado al ser humano 
histórico, el que sufre y muere; ha pasado por 
alto la realidad que le resulta incómoda. Y el 
hombre no solo piensa y juzga, también sufre y 
goza, ama y odia; es razón (logos), pero también 
sentimientos (pathos). Habermas (1991, 110) 
confiesa. no sin resignación, la incapacidad 
de una ética de la razón para afrontar, por sí 
sola, los grandes problemas que la sociedad 
actual tiene planteados: “frente a los grandes 
problemas a los que se enfrenta la humanidad 
(la miseria del Tercer Mundo, la violación de 
la dignidad humana, la hiriente distribución de 
la riqueza y el peligro de autodestrucción del 
planeta), nuestra moral discursiva no tiene 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 4 3

respuesta alguna: solo confesar su fracaso, solo 
convocar a los afectados y que debatan entre 
sí”. Horkheimer y Adorno (1994) denuncian las 
contradicciones de una sociedad que puso su 
confianza en la Ilustración como instrumento 
de liberación de la esclavitud. El desarrollo 
científico y técnico, el aumento de la riqueza, 
el “progreso” no ha supuesto una mejora 
equitativa de la vida de muchos conciudadanos. 
“Progreso técnico ha habido, pero no siempre, 
ni necesariamente ha supuesto una mejora en 
la vida real del ser humano” (Mate, 2018, p. 59). 
La Ilustración, llamada a liberar al hombre de la 
esclavitud, pronto se convirtió en instrumento 
de opresión, en promesa incumplida. Detrás de 
esta “anomalía” se esconde la visión idealista 
del hombre y del mundo tendente a ocultar el 
sufrimiento y la injusticia, a “espiritualizarlo” 
cuando su existencia se hace evidente. Y al 
espiritualizar el sufrimiento “lo que se consigue 
es desnaturalizar el sufrimiento real. Su 
pesantez real queda transformada en significado 
simbólico. Más importante que lo que duele es 
lo que representa o simboliza” (Mate, 2018, p. 
69). Es un mecanismo perverso y eficaz que 
invisibiliza a las víctimas y al sufrimiento, e 
imposibilita la denuncia y la protesta, la tarea de 
una ética de la fraternidad, de la compasión.  

Hay “otro modo” de situarse frente a las 
situaciones inhumanas: aquel que considera al 
otro como “alguien” de quien es responsable; 
que se deja interpelar por el rostro vulnerable 
del otro; “es dejar que su rostro me afecte, me 
hable” (Montero, 2019, 955)). Es la ética del buen 
samaritano, descrita en el relato evangélico de 
Lucas (10, 30-38); es la ética de quien renuncia 
a su supuesta superioridad moral (baja de su 
cabalgadura), interrumpe su viaje y se hace 
cargo del hombre herido y abandonado; es la 
ética de la compasión que nos sitúa por encima 
de toda norma moral, hasta transgredirla; es la 
afirmación de la necesidad de atender y cuidar 
al ser humano, aún en contra de cualquier 
precepto o norma moral: el hombre como valor 

supremo. Es “otro modo” de estar en el mundo y 
de relacionarse con los demás. 

La ética levinasiana es irreconocible si se la 
despoja de su carga “social”. Es una ética 
de la compasión, de la fraternidad. Nace de 
la experiencia de sufrimiento del otro, no de 
un juicio de la razón sobre el bien y el mal. 
“Es el otro, desde su situación concreta de 
vulnerabilidad y necesidad, quien nos mueve 
o conmueve a responder éticamente” (Ortega, 
2016, 247. Y las situaciones de injusticia, de 
inhumanidad no pertenecen a un pasado ya 
lejano. Para Levinas, “el huérfano y la viuda 
son los que sufren en su vida la marginación, 
la miseria y la injusticia; aquellos a los que, 
desde una perversa hermenéutica, se les ha 
explicado que su situación de desigualdad es 
el resultado de la naturaleza, un mal uso de la 
libertad o se les ha ocultado la realidad” (Ortega, 
2016, p. 257). Estos son las víctimas de hoy, de 
estos y en estos nace la ética. La ética, más 
que “logos” es “pathos”. Al buen samaritano se 
le “revolvieron las entrañas”, le dio un vuelco el 
corazón ante el hombre herido y abandonado; no 
tuvo tiempo para pensar si debía socorrerlo: su 
situación de necesidad era una “orden” dictada 
por el corazón. Toda la obra de Levinas se ha de 
interpretar desde esta perspectiva, teniendo a la 
compasión como su eje o piedra angular. Desde 
aquí se entiende la fraternidad y la compasión, 
la “santidad” del hombre justo, de la que nos 
habla Levinas.  

Alguien podría pensar que la ética levinasiana es 
un “brindis al sol”, tan sugerente y atractiva, como 
inútil para liberar al hombre de su esclavitud. 
Es la tentación de aquellos que juzgan que es 
mejor “dejar las cosas como están”, pensando 
que un cambio de las estructuras sociales es 
suficiente para revertir y afrontar las situaciones 
de injusticia. La experiencia nos atestigua que 
tal esperanza se ha tornado, con demasiada 
frecuencia, en frustración, en una promesa 
incumplida. Sin una regeneración interior, sin 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 4 4

un cambio en nuestro modo de pensar al otro 
(antropología) y de relacionarnos con él (ética), 
todo cambio, por loable y necesario que sea, 
se reduce a una operación cosmética que 
añadirá más injusticia. Y la historia, de antes y 
de ahora, lo atestigua. Es necesario asumir en 
nuestra praxis diaria la afirmación contundente 
de Levinas (2015, p. 81): “El lazo con el otro no 
se anuda más que como responsabilidad”.      

Resumen       

El autor aborda la fraternidad desde la 
perspectiva levinasiana. Para Levinas, la 
fraternidad no es una cualidad “añadida” a la 
conducta del hombre que le acredite como buen 
ciudadano. Es su “condición natural”. El hombre 
es, por su “naturaleza”, un ser compasivo, 
fraternal. Toda la razón de ser y existir en el 
hombre es estar abierto al otro; es un ser para el 
otro; trascenderse, abrirse al otro forma parte de 
su naturaleza. Levinas acude a la biblia hebrea 
como fuente de su pensamiento. Los textos 
bíblicos nos presentan al hombre que acoge 
al inmigrante, que comparte con él el pan y le 
da techo. Es el hombre que se hace cargo del 
extranjero, el huérfano y la viuda. Finalmente, el 
autor analiza las consecuencias de la moral del 
“deber cumplido”, insensible a las situaciones de 
injusticia, y defiende una ética que nace de la 
experiencia de sufrimiento, no de un juicio de la 
razón sobre el “bien” y el “mal”.

Palabras clave: fraternidad, compasión, 
antropología, ética, injusticia

Abstract           

The author approaches fraternity from Levinas’ 
perspective. For Levinas, fraternity is not an 
“added” quality to human behaviour that accredits 
him as a good citizen. It is his ‘natural condition’. 
Man is, by his ‘nature’, a compassionate, fraternal 
being. The whole reason for man’s being and 
existence is to be open to others; he is a being 

for others; transcending himself and opening 
himself to others is part of his nature. Levinas 
draws on the Hebrew Bible as a source for his 
thinking. The biblical texts present us with the 
man who welcomes the immigrant, who shares 
his bread with him and gives him shelter. He is the 
man who takes care of the stranger, the orphan 
and the widow. Finally, the author analyses the 
consequences of the morality of ‘duty fulfilled’, 
insensitive to situations of injustice, and defends 
an ethic that arises from the experience of 
suffering, not from a judgement of reason about 
“good” and ‘evil’.

Keywords: fraternity, compassion, anthropology, 
ethics, injustice

Referencias bibliográficas         

Adorno, Th. W. (1998) La educación después de 
Auschwitz. En: Adorno Th. W. Educación 
para la emancipación (Madrid, Morata), 
pp. 79-92.

Adorno, Th. W. (2004) Minima Moralia (Madrid, 
Akal).  

Bello, G. (2006) El valor de los otros. Más allá de 
la violencia intercultural (Madrid, Biblioteca 
Nueva).      

Chalier, C. (1995) Levinas. La utopía de lo 
humano (Madrid, Riopiedras).

Dussel, E. (2001) La ética. Congreso del 
educador social. Barcelona. 6-9 de junio 
de 2001 (Barcelona, CASC).   

González-Arnáiz, G. (2021) Ética y 
responsabilidad (Madrid, Tecnos).

Habermas, J. (1991)Escritos sobre moralidad y 
eticidad (Barcelona, Paidós) 



L A  F R A T E R N I D A D  E N  E .  L E V I N A S

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 4  ( 1 2 ) :  3 3 - 4 5 - D I C I E M B R E  2 0 2 5  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 4 5

Horkheimer, M. y Adorno, Th. W. (1994) 
Dialéctica de la Ilustración  (Madrid, Trotta).                                                                                                                                         
             Levinas, E. (1993) Entre nosotros 
(Valencia, Pre-Textos). 

Levinas, E. (2011) De otro modo que ser o más 
allá de la esencia (Salamanca, Sígueme).

Levinas, E. (2015) Ética e infinito (Madrid, 
Machadolibros).  

Levinas, E. (2014) Alteridad y trascendencia 
(Madrid, Arenalibros).

Levinas, E. (2004) Difícil libertad (Madrid, 
Caparrós).   	

Levinas, E. (2002) Totalidad e infinito 
(Salamanca, Sígueme).

Levinas, E. (1974) Humanismo del otro hombre 
(Madrid, Siglo XXI).

Mate, R. (2011) Tratado de la injusticia 
(Barcelona, Anthropos).

Mate, R. (2018) El tiempo, tribunal de la historia 
(Madrid, Trotta). 

Mêlich,  C. (2010) Ética de la compasión 
(Barcelona, Herder).

Mêlich, J. C. (2021) La fragilidad del mundo 
(Barcelona, Tusquets).

Miller, A. (2017) Levinas. Ethics or Mystification, 
Journal olf Philosophy of Education, 51 , 2, 
pp. 524-537.

Montero, J. L. (2025) ¿Arqueología bíblica o 
arqueología y biblia? Un viejo debate a la 
luz del siglo XXI, Reseña Bíblica, 127, pp. 
12-21.

Montero, C. (2019) La compasión: diálogo con 
M. Nussbaum y E. Levinas, Pensamiento, 
75, 285, pp. 947-961.                                                                                

Ortega, P. (2016) La ética de la compasión 
en la pedagogía de la alteridad, Revista 
Española de Pedagogía, 

        264, pp. 243-264.

Ortega, P. y Romero, E. (2019) A la intemperie. 
Conversaciones desde la pedagogía de la 
alteridad (Barcelona, Octaedro).

Ortega, P. (2025a) Pedagogía de la alteridad: 
Levinas y la educación 

        (Murcia, Editum-Redipe).

Ortega, P. (2025b) La substitución en Levinas y 
sus implicaciones en la educación Redipe, 
14, 11,  pp. 25-44. 

Papa Francisco (2020) Fratelli Tutti  (Roma, 
Editrice Vaticana).

Pintado, O. (2024) Emmanuel Levinas. Pensar 
lo impensable (Madrid, Ciudad Nueva). 

Pintor-Ramos,  A. (2011) Introducción a la 
edición castellana. 

          En. Emmanuel Levinas De otro modo 
          que ser o más allá de  la esencia 
         (Salamanca, Sígueme), pp. 11-39. 

Taylor, Ch. (1996) Fuentes del yo (Barcelona, 
Paidós).  

Urabayen, J. (2005) Las raíces del humanismo 
de Levinas:El judaísmo y la fenomenología 

         (Universidad de Navarra, EUNSA). 

Zambrano, M. (2019) Levinas y el otro (Madrid, 
Apeiron). 


