LA FRATERNIDAD EN E.

LEVINAS

REVISTABOLETIN REDIPE: 14 (12) DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-1536

RECIBIDO EL 18 DE JULIO DE 2025 - ACEPTADO EL 19 DE OCTUBRE DE 2025

LA FRATERNIDAD EN E. LEVINAS

Pedro Ortega Ruiz

Catedratico de Universidad. Murcia (Espana)

“El lazo con el otro no se anuda mas que como
responsabilidad” (E. Levinas)

1. Introduccion

En los numerosos estudios realizados sobre
la obra de E. Levinas observo, con extrafieza,
que se haya ignorado, o apenas resaltado, un
aspecto fundamental en la ética levinasiana: la
fraternidad. Se ha pasado por alto que Levinas
no se queda en reivindicar la justicia entre las
relaciones humanas, como se afirma en la
ética kantiana. No es la moral kantiana del
“deber cumplido” el punto de partida de la ética
levinasiana. Levinas representa una ruptura
total, sin ambages, con toda forma de pensar
y actuar propia de la moral formal de Kant;
es una enmienda a la totalidad del discurso
moral kantiano. Cualquier forma de ocultar
este aspecto denota un desconocimiento de lo
que ha significado la irrupcién de Levinas en el
pensamiento filoséfico occidental en los ultimos
decenios, y una lectura parcial de su obra, al
desprenderla de su lectura “social”. Significa
minusvalorar la critica muy dura de Levinas a

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

toda forma de totalitarismo, descrita en sus obras
fundamentales: Totalidad e infinitoy De otro modo
que ser o mas alla de la esencia, y quedarse sin
llegar al fondo mismo de la ética levinasiana, que
no se reduce a una responsabilidad abstracta,
sino que tiene delante a un ser concreto que
demanda justicia, pero también, y sobre todo
humanidad. Es una ética que demanda y espera
que “alguien” tienda la mano al caido junto al
camino para levantarse y seguir caminando. Y
esto se denomina fraternidad. Este olvido podria
deberse a una “querencia”, entre no pocos
autores, a huir de toda connotacién religiosa que
pudiera atribuirse a los términos que emplean.
Sin embargo, el término “fraternidad” no puede
enmarcarse al solo ambito religioso o mistico,
como sostiene Miller (2017); es un aspecto
profundamente humano que a todos nos
dignifica por encima de razas, religién o cultura;
es un patrimonio que a todos nos pertenece.
Spinoza, Nietzsche, Adorno... atribuyen a la
compasion, la fraternidad, la misericordia cierta

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686

3

3



LA FRATERNIDAD EN E.

complacencia con las situaciones de injusticia
que afectan a los necesitados y oprimidos.
Para ellos, la compasion y la fraternidad solo
contribuyen a retardar la necesaria liberacion de
lainjusticia; las injustas diferencias sociales entre
ricos y pobres que sufren los excluidos sociales
encuentran en la compasioén el principio moral
que perpetua esas diferencias. Principio que
solo es un sentimiento individual, contingente e
insuficiente para convertirse en principio moral
que cuestione y rechace “lo que no debe ser”. La
compasion se convierte, de este modo, en una
perversa forma de justificar y ocultar la injusticia
y la inhumanidad, una muestra de beneficencia
que tranquiliza la conciencia del opresor y
reproduce “el mal” instalado en la sociedad.

Pero la compasioén y la fraternidad tienen otra
lectura e interpretacion.
poderosa carga de denuncia y protesta contra la
injusticia, tienenuncomponente éticoinseparable
de la demanda de justicia. “La compasion, en su
sentido mas radical, implica un compromiso por
transformar las estructuras injustas que generan
sufrimiento y situaciones de dependencia y
marginacion. Por ello, es inseparable de la
justicia” (Ortega y Romero, 2019, p. 144). Sin
justicia no hay compasién, y sin compasién
tampoco hay justicia; ésta se deforma si no hay
caridad (Levinas, 1993). La vida social se torna
humana cuando la compasion, la misericordia y
la fraternidad impregnan las relaciones sociales
y orientan la actuacion de las instituciones. “...
nos liberan de la frialdad que caracteriza a las
relaciones entre humanos en la sociedad del
consumo y rendimiento econémico a toda costa.
Sin la compasién la vida en sociedad seria muy
dificil de sobrellevar. Porque hay compasion hay
vida humana” (Ortega y Romero, 2019, p. 145).
La compasion y la fraternidad van mas alla de la
justicia, la incluyen y la sobrepasan.

Llevan en si una

La fraternidad y compasion sin justicia son una
caricatura de si mismas, son un engafio, una
farsa.Noes fraternidad nicompasién permanecer

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

indiferente o ajeno al dolor del otro, no asumir su
causa, no hacerse cargo de él. La compasioén y
la fraternidad implican un compromiso ético con
el otro, son denuncia y esfuerzo por erradicar
la injusticia y la opresién; pero tampoco son
solo discurso y protesta, sino accion, praxis
transformadora, “bajar de nuestra cabalgadura”
y levantar al que esté caido. La fraternidad es un
estilo de vida que nos compromete en nuestro
modo de pensar y de vivir, que nos “obliga” a
orientar nuestra conducta teniendo en cuenta al
otro en su situacion de necesidad. Sin embargo,
se debe reconocer que, a través de la historia,
la compasion y la fraternidad se han limitado
a una practica de beneficencia, ajena a toda
denuncia de la desigualdad social, y han perdido
credibilidad y fuerza para combatir la explotacion
y miseria desde la justicia y la equidad. No es
extrafio el rechazo y desconfianza que estos
términos producen en aquellos que se esfuerzan
por instaurar un orden social mas justo. Durante
mucho tiempo se ha hecho beneficencia, pero
no justicia.

La responsabilidad (ética) es inseparable de la
“fraternidad”. ;Acaso se puede ser responsable
del otro sin hacerse cargo de él, sin estar a
su lado, aliviar su sufrimiento y ayudarle a
superar su situacién? Ayudar al otro, vendar
sus heridas, ¢ no se denomina esta conducta
solidaridad compasiva? ;No es el ejercicio de
la fraternidad, de la caridad? Me preocupa la
posicion intelectual de algunos autores que, de
buena fe, tratan la responsabilidad levinasiana
sin dar el paso definitivo que la misma reclama:
“pasar a la otra orilla”, “desaparecer en el
otro, morir en el otro”. Con su timida posicion
intelectual legitiman, sin querer, una forma de
construir una sociedad basada en la frialdad y la
lejania, propia del idealismo, que Adorno (1998)
ya denunciara en la mitad del pasado siglo. La
experiencia nos dice que dotar a una sociedad de
estructuras justas no garantizan, por si solas, la
construccion de una sociedad mas humana. “La
fraternidad no es solo resultado de condiciones

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686



LA FRATERNIDAD EN E.

de respeto a las libertades individuales, ni
siquiera de cierta equidad administrada. Si
bien son condiciones de posibilidad no bastan
para que ella surja como resultado necesario.
La fraternidad tiene algo positivo que ofrecer a
la libertad y a la igualdad. Qué ocurre sin la
fraternidad cultivada conscientemente, sin una
voluntad politica de fraternidad, traducida en una
educacion para la fraternidad, para el dialogo,
para el descubrimiento de la reciprocidad y
el enriqguecimiento mutuo como valores? Lo
que sucede es que la libertad enflaquece,
resultando asi mas una condicion de soledad,
de pura autonomia para pertenecer a alguien
o a algo, o solo para poseer y disfrutar. Esto
no agota en absoluto la riqueza de la libertad
que esta orientada sobre todo al amor” (Papa
Francisco, 2020, Fratelli Tutti, n.° 103). Tenemos
sobradas experiencias de promesas de libertad
y justicia, de igualdad y bienestar, de paz y
reconciliacion de todos,
principios de justicia, transformadores de las
instituciones que, con el tiempo, se tornaron en
promesas incumplidas. Basta echar una mirada
a los conflictos del pasado y del presente siglo
para constatar que nunca la imposicion de
estructuras o sistemas de vida basadas en

fundamentadas en

solo la justicia nos garantizan una convivencia
humana en la libertad, respeto y tolerancia, en
la solidaridad y fraternidad, indispensables para
construir una sociedad habitable para todos,
empezando por los excluidos y marginados
de la sociedad. La fraternidad no se impone,
se reconoce y se propone. Siempre sera un
“‘camino” hacia la realizacion del hombre como
ser humano, y un objetivo que nunca encontrara
su plena realizacién. Y en este largo camino
la solidaridad, la compasién, son nuestras
“herramientas” mas poderosas para construir la
fraternidad. No hay otras a nuestro alcance.

La estructura de una sociedad justa, sin una
base de humanidad, se torna en inhumana.
Esto es lo que parece olvidar el enfoque

“humanista” en el discurso moral. Civismo,

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

legalidad, tolerancia, autonomia... son términos
que se pretende que abarquen el contenido
ético de la conducta. “La interrogacion sobre
si la moral no es sino una mentira proviene de
que el civismo, la legalidad, la autonomia y la
sociabilidad, como componentes de la ética,
son capaces de todo mal. Y la razon de ello es
que en esas consideraciones el mal y el bien
se encuentran al mismo nivel como alternativas
para la eleccién libre; asi es como se entiende
en esas éticas falsas. Pues lo son, por cuanto se
erigen como formas de conocimiento” (Pintado,
2024, p. 104). Este enfoque ‘“idealista” se
inscribe en una “ética de la bondad”, mas cerca
de la “buena intencion” que de la experiencia de
vida del ser humano histérico, condicionado por
“su” circunstancia (Dussel, 2001). Estimo que
ha faltado un analisis mas profundo sobre las
condiciones para construir una sociedad justa
y equitativa en la que cada individuo encuentre
“su” lugar como ser humano libre y responsable;
que se sienta integrante de una comunidad de
la que también es responsable; que vea al otro
(su préjimo) no como competidor o adversario
sino como hermano, como “alguien” de quien
también debe responder. “Las estructuras justas,
por si solas, pueden conducir a una sociedad
inhumana si falta la argamasa de la solidaridad
y la misericordia” (Ortega, 2025a, p. 145). La
fraternidad, la compasion es la savia o fuerza vital
que une a todos los componentes de la sociedad
en la construccion de una comunidad que tenga
como objetivo el bien de todos, empezando por
los mas desfavorecidos; que haga de la ética de
la compasién un compromiso social.

Observo en los estudios sobre Levinas cierta
resistencia o “reparo” a desprenderse de la
pesada “carga” del idealismo que esta en la raiz
misma de la ética kantiana. Hay un falso pudor o
miedo a desprenderse (cuestionar) de las vigas
maestras que, desde hace tantos afios, han
sustentado nuestro discurso y nuestra praxis
sobre educacion moral, y, también, nuestro
modo de pensary vivir en la sociedad occidental.

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686

5



LA FRATERNIDAD EN E.

Algo semejante sucede con el tratamiento
que, hasta ahora, se le ha dado al soporte
tedrico, conceptual de la ética levinasiana: el
caracter histérico del ser humano es relegado
a un segundo plano; su condicidon adverbial,
circunstancial, su corporeidad es olvidada. Son
escasos los estudios sobre Levinas (Gonzalez-
Arnaiz, 2021) que aborden la antropologia
que subyace y condiciona la ética levinasiana.
Con ello, se ignora u olvida que no existe una
ética sin una antropologia que la sustente,
como tampoco una antropologia que no lleve
a una ética. Es cierto que Levinas no aborda
la antropologia como “tema” separado de su
ética, pero se sustenta en ella a través de toda
su obra. El sujeto levinasiano, responsable del
otro, es irreconocible si no es el mismo sujeto
histérico que goza y sufre, ama y odia, nace y
muere. Tratar la responsabilidad levinasiana
es incorporar al discurso y a la praxis su
componente inseparable de humanidad que se
traduce siempre en fraternidad, en caridad.

2. Responsabilidad y fraternidad

“...en el punto de partida me importa poco lo
que otro sea con respecto a mi, es asunto suyo;
para mi, él es ante todo aquel de quien yo soy
responsable” (Levinas, 1993, pp. 130-131). Y
mas adelante afirma: “Lajusticia nace del amor...
El amor debe siempre vigilar a la justicia” (p.
133). El pensamiento de Levinas es claro: no se
puede separar la ética del amor, de la fraternidad,
de la compasion. Tampoco la responsabilidad,
separarla, significa desnaturalizar su contenido,
vaciarla de significado. La fraternidad es la
“condicion” para la vida humana, “porque la
vida subsiste donde hay vinculo, comunion,
fraternidad; y es una vida mas fuerte que la
muerte cuando se construye sobre relaciones
verdaderas Yy lazos de fidelidad. Por el contrario,
no hay vida cuando pretendemos pertenecer
solo a nosotros mismos y vivir como islas; en
esta actitudes prevalece la muerte” (Papa

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

Francisco, 2020, Fratelli Tutti, n.° 82). Gonzalez-
Arndiz (2021) habla de una responsabilidad
de “baja intensidad” en conductas socialmente
aceptables, pero que pueden tener efectos
perniciosos para una responsabilidad “fuerte”.
Es una responsabilidad propia de una sociedad
débil, vulnerable, con bajos niveles de vinculos
sociales. Es la sociedad de individuos aislados,
atomizados, ajenos a lo que sucede en su
entorno, que solo responden cuando su estatus
lo ven en peligro. Una responsabilidad de “baja
intensidad” no libra al individuo de conducirse
segun su propia sensibilidad moral, al margen
de lo socialmente aceptable. La responsabilidad
de “baja intensidad” pone de manifiesto una
nueva modalidad de presencia publica de la
responsabilidad en el discurso moral (Gonzalez-
Arnaiz, 2021), modalidad a tener en cuenta,
dada su influencia en “el aumento del grado de
sensibilidad moral que tan determinante resulta
para la moral vivida” (Gonzalez-Arnaiz, 2021,
p. 82). Pero también nos puede llevar a un
relativismo moral en el que nos sea muy dificil
distinguir el bien del mal; en dejarnos conducir
por falsos principios morales edificados en “tierra
de nadie”, sin olvidar que la ética nunca nos
puede llevar a la “Verdad”, pero si a la verdad
de lo probable. Vivir éticamente es caminar en la
incertidumbre, en la perplejidad, en la oscuridad,
sin una brljula que nos garantice el camino
seguro a seguir. La inseguridad, la incertidumbre
es el equipaje que nos acompana toda la vida.
Y ninguna ética nos libra de esta “servidumbre”.

Los estudios sobre Levinas no han prestado
interés en resaltar la dimensién social de la
obra levinasiana. Su atencién se ha centrado,
exclusivamente, en la ética entendida como
“filosofia primera”. No hay referencia alguna al
impacto de su obra en la critica al totalitarismo
como forma de pensar y de ordenar la vida
social y las instituciones. Y la lectura “social”
recorre cada una de las paginas de sus obras
fundamentales. Aunque Levinas no entrara en
el debate politico, denunciando el nazismo,

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686

3

6



LA FRATERNIDAD EN E.

a pesar de haber sido su victima junto a toda
su familia, si lo combatié con dureza en sus
escritos. La ética levinasiana no se puede
entender si se la reduce a una mera reflexion
tedrica, especulativa sobre la subjetividad,
sobre la relacion particular, intima del yo con el
otro. El sujeto levinasiano es un ser enraizado
en una “circunstancia” desde la cual se entiende
y se explica. Tampoco es un ser aislado, junto a
€l y con él hay un “tercero” (su préjimo) de quien
debe responder: “La intriga de la alteridad nace
antes del saber. Pero esta aparente simplicidad
de la relacion del Yo y del Tu, en su asimetria
misma, esta aun perturbada por la aparicion del
tercer hombre que se situa al lado del otro, el tu.
El tercero es él también un préjimo, un rostro,
una alteridad inalcanzable” (Levinas, 2014, p.
82). Y es también el origen de la conciencia, “el
espiritu dentro de la sociedad” (Levinas, 2011, p.
240) y el origen de su condicion humana: “Nadie
puede quedarse en si mismo: la humanidad del
hombre es una responsabilidad por los otros.
La vuelta a si mismo se convierte en rodeo
interminable” (Levinas, 1974, p. 131).

Levinas, al situar al lado del “tu” a un tercero,
esta introduciendo, al mismo tiempo, un nuevo
concepto de frascendencia: la salida del yo al tu
en un acto de compasion, de amor. No es el “alla
arriba” el unico modo de trascenderse; también
nos trascendemos cuando nos hacemos cargo
del otro, aqui abajo, donde esta el otro, movidos
por sentimientos de compasion cargados de
razon. La trascendencia es la forma privilegiada
de expresar la fraternidad, su lugar de
realizacion. “... el para del uno para el otro, al
margen de toda correlacién y de toda finalidad,
es un para de gratuidad total que rompe con el
interés; para de la fraternidad humana al margen
de todo sistema preestablecido” (Levinas, 2011,
p. 161). El modo mas adecuado de describir
la fraternidad es analizar qué significa la
trascendencia porque en ésta, aquella se hace
realidad, se manifiesta.

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

La trascendencia, al contrario de la antropologia
y ética kantianas, no tiene como referente al ser
humano ideal, abstracto, universal, sino al ser
humano concreto, situado en una circunstancia
o contexto. Y a un ser humano radicalmente
necesitado en la misma raiz de su naturaleza
limitada, vulnerable, contingente. Solo desde
y en la asimetria (desigualdad) del yo y del
tu puede haber trascendencia. Solo en la
necesidad se puede invocar la ayuda del otro.
Y todo ser humano es un ser radicalmente
necesitado. La asimetria es la puerta de entrada
o “condicion” que acompafia siempre al hombre.
Sin asimetria (desigualdad, necesidad) no habria
ética porque no habria inhumanidad, y tampoco
responsabilidad (Bello, 2006). Hay ética, no
porque haya justicia y bondad; no porque en el
ser humano haya una tendencia “natural” hacia el
bien; al contrario, hay ética porque hay injusticia,
inhumanidad, sufrimiento, necesidad; porque el
hombre no esta nunca reconciliado ni consigo
mismo, ni con los demas. Es un ser siempre en
deuda con el mundo, un ser en “despedida”. “Si
hay ética, si la ética es posible, es justamente
porque uno no acaba de estar reconciliado
del todo con el mundo que le ha sido legado”
(Mélich, 2010, p. 91). Nuestro mundo “vivido”
es un mundo fragmentado, atravesado en todos
sus lados, por la fragilidad, la incertidumbre y la
contingencia, por la experiencia del sufrimiento
y del dolor. Es un mundo en el que la invocacion
a la reconciliacion constituye siempre una
esperanza incumplida; siempre hay “alguien” al
otro lado que nos reclama “lo suyo”. Por eso hay
ética, porque siempre estamos en deuda con
alguien, con el otro que nos demanda y reclama
aquello que le pertenece: “La trascendencia es
inseparable de la asimetria. Desde la igualdad
del yo y del otro no hay trascendencia posible.
Solo nos movemos a compasién ante el otro
necesitado; solo salimos de nosotros, de
nuestro yo cuando somos interpelados por el
otro. La igualdad ética impide la compasion,
la respuesta responsable. Y el otro siempre es
pregunta, siempre nos cuestiona, nos interpela.

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686

7



LA FRATERNIDAD EN E.

En la asimetria descansa la responsabilidad vy,
por tanto, la trascendencia” (Ortega, 2025a, p.
171). La ética se nos muestra, asi, como una
respuesta responsable, fraternal, compasiva al
dolor y sufrimiento del otro, hasta el punto de
llegar afirmar que el yo humano se implanta en
la fraternidad, se constituye en humano por los
lazos de fraternidad: “que todos los hombres
sean hermanos no se agrega al hombre como
una conquista moral, sino que constituye su
ipseidad” (Levinas, 2002, p. 287).

Pero la demanda de compasién, de fraternidad
no esta limitada a aquellos que sufren en su
cuerpo el sufrimiento fisico o psiquico, o estan
en una situacién de marginacion o exclusion
social. La fraternidad es una exigencia universal,
reclamo y demanda que concierne
a todo ser humano como ser necesitado,
vulnerable. La llamada a la fraternidad, a la
responsabilidad (hacerse cargo del otro) es,
por tanto, una invocacién universal que nace
de nuestra naturaleza vulnerable, necesitada.
La fraternidad no es una cualidad afiadida
que haga de un individuo un “buen” ciudadano.
Al contrario, es una forma de expresion de su
propia condicién “natural’. La condicion de
“hermano” no desaparece ni siquiera en aquellos
que han cometido crimenes. También ellos nos
pertenecen: “Soy responsable del otro incluso
cuando me importuna,
persigue... soy responsable de la persecucion
del projimo” (Levinas, 1993, p. 132).Y hace suyas
las palabras de Dostoievski; “Todos los hombres
son responsables unos de otros, y yo mas que
ninguno” (Levinas, 1993, p. 133. Esta respuesta
gratuita, compasiva, “este modo de responder
sin compromiso previo — responsabilidad para
con el otro — es la propia fraternidad humana
anterior a la libertad” (Levinas, 2011, p. 183).

es un

incluso cuando me

Ahondar en la naturaleza relacional del
humano, en su radical apertura al otro es
la “condiciéon” para entender qué significa
compadecerse del otro y sentirse su hermano.

ser

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

El sentimiento de fraternidad no es una ilusion,
ni evoca una nostalgia del “paraiso perdido”.
Responde a una realidad (condicion) que
nos define y constituye. Tener que responder
del otro es una “carga” que va con nosotros,
nos acompafa siempre. EI hombre es un ser
responsivo. Laética, enLevinas, noesunsistema
de pensamiento formalizado, organizado.
Expresa, antes que una formalizacion o sistema
de pensamiento, una realidad moral originaria,
la necesidad de “tener que responder al otro y
tener que responder de élI” (Gonzalez-Arnaiz,
2021, p. 165). El sujeto levinasiano es una
subjetividad  “respondiente”. Su
antropolégica esta volcada “naturalmente” al
otro. Esta es la condicion originariamente ética
del hombre. La responsividad es parte inherente
de su condicion humana. La fraternidad no es,
por tanto, algo “extraordinario” que acontece
en la conducta humana. Es, por el contrario,
su expresion “natural”’. El modo de ser “natural”
del hombre no responde a la idea que de él ha
hecho la filosofia cartesiano-kantiana: un ser
auténomo, independiente, soberano; un ser

estructura

en si y para si, que para existir como humano
no necesita del otro. Para Levinas, el hombre
es un ser necesitado del otro para existir
como humano. El sujeto levinasiano es un ser
“habitado “ por otro, fragmentado en su esencia
por la presencia del otro. “Este desgarrén en la
estructura misma del ser hombre... no ser duefio
de si, sino rehén del otro, es lo que hace que el
hombre sea un extranjero para si mismo, porque
depende de los demas” (Ortega, 2016, p. 251).
Esta dependencia del otro es principio fundante
de la subjetividad: “Sin el otro no somos buenos,
pero tampoco seres humanos. Antes de la
presencia interpelante del otro somos, si, pero
pura existencia, suefio prolongado. El otro es el
que nos saca de nuestro autismo y nos convierte
en seres vivos. No somos seres vivos antes de
que el otro interrumpa el continuum o suefio de
la existencia vacia” (Mate, 2011, pp. 38-39).

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686

3

8



LA FRATERNIDAD EN E.

En Levinas, los términos compasion, fraternidad,
proximidad son términos sinénimos con un
mismo significado y conducen a una misma
realidad: la naturaleza relacional, responsiva
del hombre. Responder del otro, acoger al
otro, compadecerse del otro responde a lo que
el hombre es por naturaleza. Los humanos
somos todos hermanos, unidos por vinculos
que no responden a una ideologia, religion o
cultura, a un modo coyuntural de pensar, sino
a un modo de ser “natural” que nos constituye
y nos define. La fraternidad, antes que un
objetivo a conseguir, es una realidad que nos
acompafia siempre como humanos; es nuestro
equipaje en el recorrido de nuestra existencia.
Levinas expresa asi la fraternidad: “El préjimo
me concierne antes de toda asuncién, antes de
todo compromiso consentido o rechazado... El
préjimo no me concierne porque sea reconocido
como perteneciente al mismo género que yo; al
contrario, es precisamente otro. La comunidad
con él comienza en mi obligacién a su vista. El
préjimo es hermano. Fraternidad que no puede
abrogarse, asignacion irrecusable” (Levinas,
2011, p. 148). La condicion de sujeto “asignado”
al otro, de rehén del otro es el modo de ser y
existir que libera al sujeto (yo) de permanecer en
si mismo, en la ipseidad narcisista (Zambrano,
2019). La asignacion y la dependencia (ser
rehén) es la condicién para la paz: “Es por la
condicion de rehén como puede haber en el
mundo piedad, compasion, perdén y proximidad,
incluso lo poco que de ella se encuentra, incluso
el simple “usted delante”, sefior” (Levinas, 2011,
pp. 187-188).

Levinas se aparta del concepto de fraternidad
acufiado en la sociedad occidental, identificado
con la benevolencia, tolerancia, empatia...,
como requisito para lograr la convivencia entre
todos, y situa a la fraternidad como condicion
“natural” de la existencia humana. La fraternidad,
para Levinas, no es objeto de conquista; es
una exigencia de la condicion de rehén del ser
humano. La fraternidad, en Levinas, nace de

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

la entrafia misma de la naturaleza humana. Es
su manera o modo de existir. Sin fraternidad
el ser humano se desfigura y se diluye en un
concepto, sustentado en una realidad ficticia,
inexistente. Todo lo que es el hombre se expresa
y es relacién responsable; es trascendencia,
compasion, fraternidad. Este modo de entender
la fraternidad enraizado en la antropologia
rompe con el discurso filosoéfico occidental.
Limitar el discurso sobre la fraternidad al ambito
de la sociologia, de la politica, de la educacién
para la convivencia, como ingrediente de una
sociedad inclusiva, significa vaciarla de la razén
que, en ultimo término, la justifica.

3. La fraternidad biblica en E. Levinas

Si siempre pensamos y escribimos desde
“algun” lugar, desde una tradicién, una cultura,
Levinas no es una excepcion: piensa y escribe
desde la tradicién judia. La tradicion hebrea
atraviesa toda su obra. Cada una de sus
paginas se han de interpretar desde esta clave
hermenéutica. Quizas el ejemplo paradigmatico
de su dependencia respecto del pensamiento
hebreo lo encontremos en el concepto de
“substitucion”, tomado en su literalidad del
concepto de “expiacion” (Ortega, 2025b). El
sujeto levinasiano es un sujeto “judio”, no griego.
La antropologia, y la ética que le acompana, se
han de interpretar desde una lectura hebrea
para darles todo su sentido (Urabayen, 2005).
Los términos: subjetividad, trascendencia,
asimetria, fraternidad, rehén o dependencia
tienen su lectura “adecuada” si se leen a la
luz de la hermenéutica hebrea. Si se pretende
comprender, en todo su sentido, el significado
del termino “fraternidad” se debe dar un rodeo y
bucear en su significado biblico, porque Levinas
se apropia de él, como hace con el término

“substitucion”.

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686

3

9



LA FRATERNIDAD EN E.

Levinas utiliza la expresion “extranjero, huérfano
y viuda” para designar al pobre y desvalido, al
necesitado de compasion. Pobre en la Biblia es
el emigrante, el extranjero, el errante que no tiene
tierra o pais en el que asentarse. Pero comparte
con los demas su condicién de igualdad, de
dignidad: “;Acaso el que me formé en el vientre
no lo formé también a él y nos model6 del mismo
modo en la matriz?” (Jb. 31, 15). En los albores
de la humanidad aparece la primera muestra de
fraternidad: ;Donde esta tu hermano?, pregunta
Yahveh a Cain acusandole de la muerte de
su hermano Abel (Gn. 4, 9). Abel no es un ser
imaginario, sino real y concreto. Tampoco es
un “extrafio” para Cain, es su hermano. No
hemos de interpretar este texto como un relato
que pretende narrar la historia de un crimen. El
relato carece de valor historico (Montero, 2025).
El autor utiliza el mito, como género literario,
para transmitir el pensamiento judio de su
época: que la fraternidad se impone al crimen;
que la fraternidad es la “condiciéon” de todo ser
humano. Esta creencia es resaltada aun mas en
la repuesta de Cain a Yahveh: ;Acaso yo soy
el guardian de mi hermano? (Gn. 4, 9). Cain
pretende desentenderse de su hermano, pero
Yahveh le insiste en que la sangre derramada
es la de Abel, su hermano; el crimen cometido
no es capaz de borrar la huella indeleble de
la fraternidad. Levinas, al comentar este texto,
reconoce en €l dos antropologias: “No hemos de
interpretar la respuesta de Cain como si él se
burlase de Dios, o como si respondiese como
un nifio: “no soy yo, sino otro”. La respuesta
de Cain es sincera. En su respuesta falta
Unicamente lo ético, solo hay ontologia: yo soy
yo, y €él es él. Somos seres ontolégicamente
separados” (Levinas, 1993, p. 130). Cain
rechaza la responsabilidad, la relacién ética con
Abel, pero sigue siendo su hermano, aunque
reniegue de él. El autor no pretende reivindicar
los lazos de sangre que les unen a Cain y a Abel
(los supone), sino la responsabilidad de Cain
hacia su hermano Abel. No era necesario insistir
en la relacion de sangre entre ambos hermanos,

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

sino resaltar que se ha dafiado la relacién de
responsabilidad entre ellos. Este es el fondo de
este relato

El uso que Levinas hace del término “extranjero”
para referirse al otro, al que viene de “fuera”, al
inmigrante y errante, al pobre y desvalido, esta
presente también en los textos biblicos:

Abraham, “alzando los ojos mird, y he aqui que
tres hombres estaban parados cerca de él. Tan
pronto como les vio,corrié a su encuentro desde
la entrada de la tienda y se postré en tierra. Y
dijo: Sefior mio, si he hallado gracia a tus ojos,
te ruego no pases de largo junto a tu siervo.
Que traigan un poco de agua y lavaos los pies,
y tendeos bajo el arbol. Voy a traer un bocado
de pan para que reconfortéis vuestro corazoén.
Luego pasaréis adelante, que para eso habéis
pasado junto a vuestro siervo ” (Gn. 18, 2-5).

“‘No maltrataras ni oprimirds al emigrante que
reside en tu territorio, porque vosotros fuisteis
emigrantes en el pais de Egipto (Ex. 22, 20)

“Si un emigrante viene a residir entre vosotros,
en tu tierra, no lo oprimas. El emigrante residente
sera para vosotros como el compatriota; ,lo
amaras colmo a tgi mismo, porque vosotros
fuisteis emigrantes en el pais de Egipto” (Ex. 19,
33-34).

“Si cosechas tu vifia, no vuelvas a por mas
uvas. Seran para el emigrante, el huérfano y la
viuda. Recuerda que fuiste esclavo en el pais de
Egipto” (Dt. 24, 21-22).

La invocacion de la fraternidad y la justicia estan
presentes en los textos del Antiguo Testamento.
Israel guarda la memoria de su pasado de pueblo
emigrante en tierra de Egipto, de la deportacién
a tierras “extranas” y de la promesa de la alianza
con Yahveh, edificada sobre la fidelidad a la Ley,
a la justicia y a la compasién con el “extranjero,
el huérfano y la viuda”. Y en esta fuente biblica
bebe Levinas.

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686

4



LA FRATERNIDAD EN E.

“Cuando se compadezca Yahveh de Jacob y
prefiera todavia a Israel, los afincara en el solar
de ellos, y se le juntaran forasteros, que seran
incorporados a la casa de Jacob” (Is. 14, 1).

“El espiritu del Sefior Yahveh esta sobre mi...

A anunciar la buena nueva a los pobres me
ha enviado. A vendar los corazones rotos, a
pregonar a los cautivos la liberacion y a los
libertad... Vendran extranjeros
y apacentaran vuestros rebafos, e hijos de
extrafos seran vuestros labradores y vifiadores”
(Is. 61, 1-5).

reclusos la

“Asi dice Yahveh. jPor los tres crimenes de
Israel y por los cuatro seré inflexible! Porque
venden al justo por dinero y al pobre por un par
de sandalias, los que pisan la cabeza de los
débiles, y el camino de los humildes tuercen”
(Am. 2, 6-7).

“Cuando el justo se aparta de su justicia para
cometer injusticia, muere por ello. Y cuando el
malvado se aparta de la maldad y observa el
derecho vy la justicia, vive por ello” (Ez. 33. 18-
19).

“El deseo de los humildes escuchas, tu, Yahveh,
su corazon confortas, alargas sus oidos, para
hacer justicia al huérfano, al vejado, para que
cese la tirania del hombre salido de la tierra”
(Sal, 10, 17).

La expresion: “el extranjero, el huérfano y la
viuda”, su significado de ser necesitado, esta
presente en la obra levinasiana.

Toda ella gira en torno al otro vulnerable.
Las reticencias de algunos autores a la
antropologia y la ética de Levinas podria estar
causada por ignorar la fuente o “lugar” desde
donde Levinas piensa y escribe. Es obvio
que un texto se entiende, adecuadamente, en
su contexto. Sin contexto, no hay texto, solo
un conjunto de términos afadidos carente
de significado. La interpretacion de un texto

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

nos remite necesariamente a una cultura
determinada desde la cual el texto se convierte en
instrumento de comunicacién. La interpretacion
envuelve toda la vida humana: “Cualquier accién
tiene lugar dentro de un determinado marco
referencial” (Mélich, 2010, p. 224). No es posible
‘estar en el mundo”, habitarlo, sin un marco
referencial en el que el ser humano se ubica y
encuentra sentido, significacion a su experiencia
de vida. El ser humano es un hermeneuta
(Taylor, 1996), se pasa la vida interpretando Y
Levinas piensa, habla y escribe en y desde el
marco referencial hebreo. Esta es su fuente de
interpretacion (Urabayen, 2005).

La obra de Levinas ha sido objeto de adhesion
y de “escandalo”, por igual; no ha dejado
a nadie indiferente; su posicion intelectual
sobre la subjetividad ha sido un atentado
contra los cimientos mismos de la filosofia
occidental. Derribado el sujeto, todo lo demas
se viene abajo como un castillo de naipes.
La defensa que hace Levinas de lo singular,
de lo particular, en oposicion a la tendencia
totalizante del universalismo idealista, no ha
pasado desapercibida. Su defensa del sujeto,
para no desaparecer en el Mismo,
llevado a fundamentar la identidad del sujeto
en el otro, en el de “fuera”, en el extrano, el
extranjero. Totalidad e infinito es una muestra
de ello. Pero Levinas no concibe el judaismo,
como una forma de pensar y vivir, limitado a
las fronteras de un territorio, ni siquiera como
prerrogativa de un pueblo elegido, superior a
los otros pueblos. El judio es un ciudadano del
mundo. “La idea de un pueblo elegido no debe
ser interpretada como un orgullo. No significa
la conciencia de excepcionales derechos, sino
de excepcionales deberes... La eleccion es un
plus de obligaciones por el cual el “Yo” de la
conciencia moral se profiere” (Levinas, 2004, p.
221). Levinas no sostiene una hegemonia moral
del judaismo sobre otras formas culturales o
formas de pensar y vivir. “Si se refiere al tesoro
de las ideas judias, no hay que ver en ello apego

le ha

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686

1



LA FRATERNIDAD EN E.

a un resto de particularismo que esta destinado
a desaparecer en la racionalidad filoséfica, sino,
mas bien, el deseo de mantener viva una tension
entre dos polos de la civilizacion occidental”
(Chalier, 1995, p. 39). No defiende un judaismo
“excluyente” enclaustraddo en sus fronteras,
ni un judaismo de sangre. Por el contrario,
aboga por derribar fronteras de religiéon que
obstaculizan la fraternidad universal. Propugna
la creacion de una sociedad (mediterranea),
formada por cristianos, musulmanes y judios
como “una concepcién muy familiar y muy cara
a la conciencia y al pensamiento judio” (Levinas,
2004, 219). Levinas traduce sabiamente la
sabiduria ancestral pensamiento
filosdéfico, hasta tal punto que nos encontramos
con conceptos en los que
establecer cuando interpreta y comenta un texto
biblico, y cuando hace un discurso filoséfico.
El concepto de “substitucion” o “expiacion” es
un buen ejemplo (Ortega, 2025b). “Quiza, por
ello, alguien prefiera pensar que se trata de una
filosofia hermenéutica del judaismo, comparable
a otras hermenéuticas de linaje fenomenoldégico”
(Pintor-Ramos, 2011, p. 37).

hebrea al

resulta dificil

3. Consideraciones finales

“Tendriamos que dejar de pensar la ética
en términos de “bien o de deber’ e intentar
imaginarla desde el tiempo, desde la pluralidad
de perspectivas, desde las sombras y desde
las ambigledades, desde la verglenza vy
desde la compasion” (Mélich, 2021. p. 174).
Tendriamos que hacer nuestra y apropiarnos
sin complejos la ética de la “mala conciencia”,
porque siempre estaremos en deuda con el
otro. Partir de la moral del “deber cumplido”
nos pone ante una historia repleta de crimenes
contra la humanidad. Es la moral del sacerdote
y del levita, del relato evangélico de Lucas (10,
30-38): no tenian tiempo para asistir al hombre
herido y abandonado junto al camino, pero
si para dar culto a Yahveh en el templo. Los

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

guardianas de los campos de concentracion
nazis también podrian justificar su conducta
invocando la norma moral del “deber cumplido”,
como lo hacemos hoy, nosotros, tolerando
situaciones de inhumanidad. Sacerdotes vy
levitas, indiferentes al sufrimiento del otro,
no son figuras que pertenezcan al pasado,
gozan, por el contrario, de una preocupante
actualidad. Y no es necesario mirar “a lo lejos”
para descubrir esta lacerante realidad: campos
de refugiados que huyen de una muerte segura,
exiliados huidos del hambre, poblaciones
enteras sumidas en la miseria...
situaciones injustas, degradantes para el ser
humano las tenemos mas cerca, conviven, o
mejor coexisten, con nosotros: la cantidad
ingente de hombres y mujeres, de jovenes y
ninos que malviven, abandonados, en las calles
de nuestras ciudades; el muro infranqueable
entre ricos y pobres, levantado para proteger
y conservar los privilegios de unos pocos. La
historia nos acusa, nos juzga y nos pone delante
de nuestras miserias, de nuestros atentados, no
contra la “humanidad”, sino contra innumerables
seres humanos, hombres y mujeres, que tienen
rostro, nombre y una historia detras.

Pero las

Hemos afrontado la inhumanidad con armas
muy fragiles para detener tanta barbarie. La
filosofia idealista nos ha ocultado “lo que esta
pasando”; nos ha ocultado al ser humano
histérico, el que sufre y muere; ha pasado por
alto la realidad que le resulta incémoda. Y el
hombre no solo piensa y juzga, también sufre y
goza, ama y odia; es razon (logos), pero también
sentimientos (pathos). Habermas (1991, 110)
confiesa. no sin resignacion, la incapacidad
de una ética de la razén para afrontar, por si
sola, los grandes problemas que la sociedad
actual tiene planteados: “frente a los grandes
problemas a los que se enfrenta la humanidad
(la miseria del Tercer Mundo, la violacion de
la dignidad humana, la hiriente distribucion de
la riqueza y el peligro de autodestruccion del
planeta), nuestra moral discursiva no tiene

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686



LA FRATERNIDAD EN E.

respuesta alguna: solo confesar su fracaso, solo
convocar a los afectados y que debatan entre
si”. Horkheimer y Adorno (1994) denuncian las
contradicciones de una sociedad que puso su
confianza en la llustracion como instrumento
de liberaciéon de la esclavitud. El desarrollo
cientifico y técnico, el aumento de la riqueza,
el “progreso” no ha supuesto una mejora
equitativa de la vida de muchos conciudadanos.
“Progreso técnico ha habido, pero no siempre,
ni necesariamente ha supuesto una mejora en
la vida real del ser humano” (Mate, 2018, p. 59).
La llustracién, llamada a liberar al hombre de la
esclavitud, pronto se convirtid en instrumento
de opresién, en promesa incumplida. Detras de
se esconde la vision idealista
del hombre y del mundo tendente a ocultar el
sufrimiento y la injusticia, a “espiritualizarlo”
cuando su existencia se hace evidente. Y al
espiritualizar el sufrimiento “lo que se consigue
es desnaturalizar el

esta “anomalia

sufrimiento real. Su
pesantez real queda transformada en significado
simbdlico. Mas importante que lo que duele es
lo que representa o simboliza” (Mate, 2018, p.
69). Es un mecanismo perverso y eficaz que
invisibiliza a las victimas y al sufrimiento, e
imposibilita la denuncia y la protesta, la tarea de

una ética de la fraternidad, de la compasion.

Hay “otro modo” de situarse frente a las
situaciones inhumanas: aquel que considera al
otro como “alguien” de quien es responsable;
que se deja interpelar por el rostro vulnerable
del otro; “es dejar que su rostro me afecte, me
hable” (Montero, 2019, 955)). Es la ética del buen
samaritano, descrita en el relato evangélico de
Lucas (10, 30-38); es la ética de quien renuncia
a su supuesta superioridad moral (baja de su
cabalgadura), interrumpe su viaje y se hace
cargo del hombre herido y abandonado; es la
ética de la compasion que nos sitla por encima
de toda norma moral, hasta transgredirla; es la
afirmacién de la necesidad de atender y cuidar
al ser humano, aun en contra de cualquier
precepto o norma moral: el hombre como valor

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

3

3 -

4

LEVINAS

supremo. Es “otro modo” de estar en el mundo y
de relacionarse con los demas.

La ética levinasiana es irreconocible si se la
despoja de su carga “social’. Es una ética
de la compasion, de la fraternidad. Nace de
la experiencia de sufrimiento del otro, no de
un juicio de la razén sobre el bien y el mal.
“Es el otro, desde su situacion concreta de
vulnerabilidad y necesidad, quien nos mueve
o0 conmueve a responder éticamente” (Ortega,
2016, 247. Y las situaciones de injusticia, de
inhumanidad no pertenecen a un pasado ya
lejano. Para Levinas, “el huérfano y la viuda
son los que sufren en su vida la marginacion,
la miseria y la injusticia; aquellos a los que,
desde una perversa hermenéutica, se les ha
explicado que su situacion de desigualdad es
el resultado de la naturaleza, un mal uso de la
libertad o se les ha ocultado la realidad” (Ortega,
2016, p. 257). Estos son las victimas de hoy, de
estos y en estos nace la ética. La ética, mas
que “logos” es “pathos”. Al buen samaritano se
le “revolvieron las entrafas”, le dio un vuelco el
corazon ante el hombre herido y abandonado; no
tuvo tiempo para pensar si debia socorrerlo: su
situacion de necesidad era una “orden” dictada
por el corazon. Toda la obra de Levinas se ha de
interpretar desde esta perspectiva, teniendo a la
compasion como su eje o piedra angular. Desde
aqui se entiende la fraternidad y la compasién,
la “santidad” del hombre justo, de la que nos
habla Levinas.

Alguien podria pensar que la ética levinasiana es
un “brindis al sol”, tan sugerente y atractiva, como
inatil para liberar al hombre de su esclavitud.
Es la tentacién de aquellos que juzgan que es
mejor “dejar las cosas como estan”, pensando
que un cambio de las estructuras sociales es
suficiente para revertir y afrontar las situaciones
de injusticia. La experiencia nos atestigua que
tal esperanza se ha tornado, con demasiada
frecuencia, en frustracion, en una promesa
incumplida. Sin una regeneracion interior, sin

5§-DICIEMBRE 2025 ISSN 2256-153686

4



LA FRATERNIDAD EN E. LEVINAS

un cambio en nuestro modo de pensar al otro
(antropologia) y de relacionarnos con él (ética),
todo cambio, por loable y necesario que sea,
se reduce a una operacién cosmética que
afiadird mas injusticia. Y la historia, de antes y
de ahora, lo atestigua. Es necesario asumir en
nuestra praxis diaria la afirmacién contundente
de Levinas (2015, p. 81): “El lazo con el otro no
se anuda mas que como responsabilidad”.

Resumen

El autor aborda la fraternidad desde la
perspectiva levinasiana. Para Levinas, la
fraternidad no es una cualidad “afiadida” a la
conducta del hombre que le acredite como buen
ciudadano. Es su “condicion natural”. El hombre
es, por su “naturaleza”, un ser compasivo,
fraternal. Toda la razén de ser y existir en el
hombre es estar abierto al otro; es un ser para el
otro; trascenderse, abrirse al otro forma parte de
su naturaleza. Levinas acude a la biblia hebrea
como fuente de su pensamiento. Los textos
biblicos nos presentan al hombre que acoge
al inmigrante, que comparte con él el pan y le
da techo. Es el hombre que se hace cargo del
extranjero, el huérfano y la viuda. Finalmente, el
autor analiza las consecuencias de la moral del
“deber cumplido”, insensible a las situaciones de
injusticia, y defiende una ética que nace de la
experiencia de sufrimiento, no de un juicio de la
razén sobre el “bien” y el “mal’”.

Palabras clave: fraternidad,
antropologia, ética, injusticia

compasion,

Abstract

The author approaches fraternity from Levinas’
perspective. For Levinas, fraternity is not an
“added” quality to human behaviour that accredits
him as a good citizen. It is his ‘natural condition’.
Man s, by his ‘nature’, a compassionate, fraternal
being. The whole reason for man’s being and
existence is to be open to others; he is a being

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

for others; transcending himself and opening
himself to others is part of his nature. Levinas
draws on the Hebrew Bible as a source for his
thinking. The biblical texts present us with the
man who welcomes the immigrant, who shares
his bread with him and gives him shelter. He is the
man who takes care of the stranger, the orphan
and the widow. Finally, the author analyses the
consequences of the morality of ‘duty fulfilled’,
insensitive to situations of injustice, and defends
an ethic that arises from the experience of
suffering, not from a judgement of reason about
“good” and ‘evil’.

Keywords: fraternity, compassion, anthropology,
ethics, injustice

Referencias bibliograficas

Adorno, Th. W. (1998) La educacién después de
Auschwitz. En: Adorno Th. W. Educacion
para la emancipacién (Madrid, Morata),
pp. 79-92.

Adorno, Th. W. (2004) Minima Moralia (Madrid,
Akal).

Bello, G. (2006) E/ valor de los otros. Mas alla de
la violencia intercultural (Madrid, Biblioteca
Nueva).

Chalier, C. (1995) Levinas. La utopia de Io
humano (Madrid, Riopiedras).

Dussel, E. (2001) La ética. Congreso del
educador social. Barcelona. 6-9 de junio
de 2001 (Barcelona, CASC).

Gonzdlez-Arnaiz, G. (2021) Etica y
responsabilidad (Madrid, Tecnos).

Habermas, J. (1991)Escritos sobre moralidad y
eticidad (Barcelona, Paidds)

33-45-DICIEMBRE 2025 - ISSN 2256-1536



LA FRATERNIDAD EN E. LEVINAS

Horkheimer, M. y Adorno, Th. W. (1994)
Dialéctica de la llustracion (Madrid, Trotta).
Levinas, E. (1993) Entre nosotros

(Valencia, Pre-Textos).

Levinas, E. (2011) De otro modo que ser o mas
alla de la esencia (Salamanca, Sigueme).

Levinas, E. (2015) Etica e infinito (Madrid,
Machadolibros).

Levinas, E. (2014) Alteridad y trascendencia
(Madrid, Arenalibros).

Levinas, E. (2004) Dificil libertad (Madrid,
Caparrés).

Levinas, E. (2002) Totalidad e infinito
(Salamanca, Sigueme).

Levinas, E. (1974) Humanismo del ofro hombre
(Madrid, Siglo XXI).

Mate, R. (2011) Tratado de Ila injusticia
(Barcelona, Anthropos).

Mate, R. (2018) El tiempo, tribunal de la historia
(Madrid, Trotta).

Mélich, C. (2010) Etica de la compasion
(Barcelona, Herder).

Mélich, J. C. (2021) La fragilidad del mundo
(Barcelona, Tusquets).

Miller, A. (2017) Levinas. Ethics or Mystification,
Journal olf Philosophy of Education, 51 , 2,
pp. 524-537.

Montero, J. L. (2025) ;Arqueologia biblica o
arqueologia y biblia? Un viejo debate a la
luz del siglo XXI, Resefia Biblica, 127, pp.
12-21.

Montero, C. (2019) La compasién: didlogo con
M. Nussbaum y E. Levinas, Pensamiento,
75, 285, pp. 947-961.

REVISTA BOLETIN REDIPE 14 (12):

33-45-DICIEMBRE 2025 -

Ortega, P. (2016) La ética de la compasion
en la pedagogia de la alteridad, Revista
Espafriola de Pedagogia,

264, pp. 243-264.

Ortega, P. y Romero, E. (2019) A la intemperie.
Conversaciones desde la pedagogia de la
alteridad (Barcelona, Octaedro).

Ortega, P. (2025a) Pedagogia de la alteridad:
Levinas y la educacion
(Murcia, Editum-Redipe).

Ortega, P. (2025b) La substitucion en Levinas y
sus implicaciones en la educacion Redipe,
14, 11, pp. 25-44.

Papa Francisco (2020) Fratelli Tutti (Roma,
Editrice Vaticana).

Pintado, O. (2024) Emmanuel Levinas. Pensar
lo impensable (Madrid, Ciudad Nueva).

Pintor-Ramos, A. (2011) Introduccién a la
edicion castellana.
En. Emmanuel Levinas De ofro modo
que ser o mas alla de la esencia
(Salamanca, Sigueme), pp. 11-39.

Taylor, Ch. (1996) Fuentes del yo (Barcelona,
Paidos).

Urabayen, J. (2005) Las raices del humanismo
de Levinas:El judaismo y la fenomenologia
(Universidad de Navarra, EUNSA).

Zambrano, M. (2019) Levinas y el otro (Madrid,
Apeiron).

ISSN 2256-153686



