
I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 5 8

INTERCULTURALIDAD E INCLUSIÓN EN 
LA FORMACIÓN DE CULTURA POLÍTICA: 

PEDAGOGÍA CRÍTICA
INTERCULTURALITY AND INCLUSION IN 

THE FORMATION OF FAITH, CULTURE, AND 
POLITICS: CRITICAL PEDAGOGY

María Elisa Álvarez Ossa1

Fernando José Henao Franco2

Universidad Uceva

Resumen

Esta exposición tiene por objetivo presentar una 
reflexión sobre la formación en cultura política, 
teniendo en cuenta un campo de encuentro 
de tres constructos teóricos esenciales: La 
educación intercultural, la inclusión educativa 
y la pedagogía crítica, los cuales, aparecen 
como aproximaciones para delinear tendencias 
en este proceso formativo. Se aplicó una 
metodología desde el enfoque cualitativo y el 

1	  Doctora en Ciencias de la Educación RUDECO-
LOMBIA, Docente titular de la Institución Universitaria Uni-
dad Central del Valle del Cauca UCEVA, Tuluá, Colombia. 
mealvarez@uceva.edu.co ORCID ID. 0000-0002-4140-
7793. Perfil google scholar: https://scholar.google.com/cita-
tions?user=LxWQrGkAAAAJ&hl=es 

2	  Candidato a doctor en Filosofía y Magister en 
Historia de la Universidad del Valle. Docente catedrático de 
la UCEVA, Tuluá, y del Colegio académico de Guadalajara 
de Buga, Valle del Cauca-Colombia. fjhenao@uceva.edu.
co. ORCID ID. 0000- 0002-5799-5753 Perfil google scholar: 
https://scholar.google.com/citations?user=OPkzwWkAAAA-
J&hl=es   

REVISTA BOLETÍN  REDIPE: 15 (1) ENERO 2026  ISSN 2256-1536
RECIBIDO EL 6 DE SEPTIEMBRE DE 2025 - ACEPTADO EL 7 DE DICIEMBRE DE 2025

método de la Investigación Acción Participativa, 
en nueve instituciones educativas del centro del 
Valle del Cauca, Colombia.

Respecto al avance de resultados de esta 
investigación, se ha evidenciado que, mediante 
las prácticas pedagógicas interculturales y la 
inclusión, las instituciones educativas rurales 
y urbanas se convierten en escenario de 
tensiones de la transformación académica y 
social, se fortalecen capacidades y actitudes que 
caracterizan una cultura política democrática 
como son: la resolución de conflictos, ponerse 
en el lugar del otro en la diversidad cultural, la 
toma de decisiones dialogando y concertando, 
la participación y el compromiso social, la 
cocreación, la conciencia crítica, la superación 
de prejuicios, la preservación de la vida y la 

https://scholar.google.com/citations?user=LxWQrGkAAAAJ&hl=es
https://scholar.google.com/citations?user=LxWQrGkAAAAJ&hl=es
https://scholar.google.com/citations?user=OPkzwWkAAAAJ&hl=es
https://scholar.google.com/citations?user=OPkzwWkAAAAJ&hl=es


I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 5 9

sensibilidad ante las injusticias.  Lo que implica 
la humanización de la formación del ciudadano 
en la construcción de cultura política. 

Palabras clave: Interculturalidad, Inclusión, 
Formación, Cultura Política, Pedagogía crítica.

Introducción

Las prácticas pedagógicas interculturales y la 
inclusión educativa se constituyen en un camino 
formativo de construcción del ser individual y 
colectivo, donde es posible educar para pensar, 
sentir, existir y ser, dinamizando realidades 
en la diversidad sin perder el sentido social 
identitario que se hila en la palabra que expresa 
memoria, resistencia, resiliencia y visibilidad 
de estructuras e instituciones que imponen 
maneras de pensar y existir (Walsh, 2005) con 
relaciones de poder, que se expresan en las 
desigualdades sociales que implican la tarea 
continua y difícil de reinventar procesos de 
inclusión en la sociedad, de recrear posibles 
futuros reconociendo que existe diversidad de 
formas de vida, replanteando las maneras de 
convivir (Ocampo-González, 2022) en contextos 
glocales (Featherstone, 1997) y comunidades 
interculturales (Walsh, 2010) “la educación 
intercultural en sí sólo tendrá significación, 
impacto y valor cuando esté asumida de 
manera crítica, como acto pedagógico-político 
que procura intervenir en la refundación de la 
sociedad” (p. 76) 

En esta reflexión se aborda la pedagogía crítica 
como paradigma socioeducativo, que aporta 
al cambio de una educación que se viene 
concibiendo como instrumento de reproducción 
de violencias e injusticias, por una educación 
que genera reflexión y conciencia crítica a 
través de la praxis, que se constituye en práctica 
de la libertad, superación del pensamiento 
monocultural y rescate de prácticas pedagógicas 
populares y ancestrales. 

Se encuentra relevante, la implementación de 
la pedagogía crítica en la formación de cultura 
política, en contextos educativos interculturales 
y diversos, desde las siguientes perspectivas: 
política y pedagógica, metodológica, ética y 
educativa curricular.

La perspectiva política y pedagógica a partir de 
los postulados de dialogo, problematización y 
humanización (Freire, 1970), el rol del docente 
como un intelectual crítico y agente de cambios 
socioculturales, que articule la política, la cultura 
popular y la democracia con justicia social en el 
discurso del análisis de temas que se abordan 
en el aula de clase, para evitar la despolitización 
del proceso de enseñanza y aprendizaje que 
propicia la reproducción de la cultura consumista 
y la ideología dominante (Giroux, 1997). 

La perspectiva metodológica y sociológica con la 
Investigación Acción Participativa y la educación 
sentipensante (Fals-Borda, 1979; 1986), la 
investigación como acto de coconstrucción y 
compromiso con la transformación del sujeto 
y de su realidad social. La perspectiva ética 
con la filosofía de la liberación, planteando la 
dignificación de la vida con justicia como principio 
material y universal, las normas en consenso y 
coherencia con la satisfacción de necesidades 
y responsabilidades con el otro (Dussel, 1988). 

La perspectiva educativa curricular, entendiendo 
el currículo como praxis en la acción reflexiva, 
que transforma al individuo y a su realidad 
social (Grundy, 1998). El análisis crítico del 
currículo y del conocimiento que se selecciona 
para ser enseñado, develando la reproducción 
de los credos, intereses, estructuras de poder, 
las desigualdades e injusticias de los grupos 
hegemónicos de la sociedad (Apple, 2008).  La 
apuesta por un currículo democratizador que 
se constituya en espacio para la participación, 
el diálogo y la reflexión crítica mediante una 
práctica pedagógica de la controversialidad 
(Magendzo, 2021; Magendzo y Pavéz, 2015). 



I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 0

Las perspectivas de la formación en 
cultura política, al no ser interpretadas de 
manera problematizada y ética, producen el 
agenciamiento de un proyecto sociopolítico 
deshumanizador. Todos los autores citados, han 
contribuido al desarrollo del pensamiento crítico 
en la episteme de la pedagogía, permitiendo 
autoreflexionar sus propios postulados para 
entender los procesos de formación en 
cultura política en un contexto de cambios 
contemporáneos con sociedades globalizadas, 
interconectadas con pluralidad cultural y retos 
de ciudadanos interculturales en contextos 
glocales. 

Metodología 

La investigación se orienta desde el enfoque 
cualitativo y el método de la Investigación 
Acción Participativa (IAP), con aplicación de 
instrumentos de recolección de información 
como son las entrevistas, diarios de campo 
y el análisis documental. Las unidades de 
trabajo fueron 9 instituciones educativas, 5 
del municipio de Tuluá (4 rurales y 1 urbana) 
y 4 del municipio de Guadalajara de Buga (3 
rurales y 1 urbana), la muestra corresponde 
a 14 docentes (7 de Guadalajara de Buga y 7 
de Tuluá) y 142 estudiantes, de los cuales (68 
estudiantes son de Guadalajara de Buga y 74 de 
Tuluá). El procesamiento y sistematización de la 
información se hizo con rejillas cualitativas y en 
el análisis de resultados se utilizó la codificación 
abierta, axial y selectiva con software Atlas ti.

Interculturalidad, Educación intercultural y 
Práctica pedagógica intercultural

La cultura en la mirada positivista de la escuela 
colombiana, limita el trabajo pedagógico frente 
al proceso de formación del sujeto político 
sesgándolo hacia una visión determinista y 
cientificista; lo que ha llevado a las ciencias 
humanas y sociales a revisar sus fundamentos 
teóricos y su componente metodológico, es 
decir, se entra a cuestionar el monismo en la 

construcción del conocimiento social, dado por 
una relación entre un sujeto y un objeto con una 
mirada unicausal y monocultural “Entender bien 
el problema de la objetividad es fundamental. 
Generalmente se confunde la objetividad con 
la indiferencia ante situaciones reales en que 
pueda verse envuelto el hombre de ciencia” 
(Fals-Borda, 1987, p.19).

Fals-Borda (1987), en su pensamiento como 
científico social, no excluye en el concepto de 
objetividad, la noción epistémica de la dinámica 
sociocultural en la comprensión de la realidad 
“Entender bien el problema de la objetividad 
es fundamental. Generalmente se confunde la 
objetividad con la indiferencia ante situaciones 
reales en que pueda verse envuelto el hombre 
de ciencia” (Fals-Borda, 1987, p.19). A su 
vez, Freire (2007), aclara que “La localidad de 
los educandos es el punto de partida para el 
conocimiento que se van creando del mundo. 
“Su” mundo, en última instancia, es el primer 
e inevitable rostro del mundo mismo.” (p. 
111). Exhorta, reconocer que la formación 
en cultura política debe iniciar pensando los 
acontecimientos cotidianos para entender el 
mundo en el que transcurre nuestra vida y en 
este sentido, la práctica pedagógica es una 
posibilitadora de acción socioeducativa en el 
campo sociocultural.  

Walsh (2010), diferencian la interculturalidad 
funcional de la interculturalidad crítica, la 
primera, se acompaña del discurso de la multi 
y pluriculturalidad, planteando la inclusión 
de los grupos que han sufrido algún tipo de 
exclusión dentro de las estructuras existentes 
en una sociedad sin critica epistémica, política 
y social. La interculturalidad crítica “aún no 
existe, es algo por construir”, p. 78) que tiene 
como propósito la transformación estructural y 
socio-histórica de una sociedad con apertura a 
una praxis de otros modos de saber, ser, sentir 
y existir, a partir del reconocimiento entre las 
culturas, generando sociedades integradas que 



I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 1

promuevan dialogo en medio de las diferencias, 
visibilizando las estructuras, instituciones e 
ideologías que posicionan pensamientos y 
prácticas que discriminan y colonizan. Es así, 
que se ve necesario superar la colonialidad 
sistemática que trajo consigo la modernidad y 
la modernización, dialogando con expresiones 
culturales no hegemónicas y pluriversas 
(Mignolo, 2010). 

La educación intercultural, supera la multi y 
pluriculturalidad, expresada en la tolerancia a 
la diversidad cultural desde una racionalidad 
compleja y en la expectativa de convivir con 
otras sociedades sin agresión, enfatiza en una 
educación que promueva el reconocimiento 
entre las culturas, generando sociedades 
integradas a partir del dialogo en medio de las 
diferencias con emergencia de posibilidades 
entre el yo, el otro y nosotros. 

Además, se plantea la relación entre cultura 
y educación, analizando cómo los contextos 
culturales influyen en el aprendizaje y la 
enseñanza. En este sentido, se encuentran 
propuestas para fortalecer la diversidad 
epistémica visionando procesos educativos 
más allá de la ciencia del norte global y en 
cambio, se propone la búsqueda de saberes y 
prácticas alternativas desde las experiencias 
del Sur Global (De Sousa, 2015), saberes 
populares formas de vida, prácticas sociales, 
conocimientos y epistemologías de los pueblos 
ancestrales. 

De manera que, es posible aportar procesos 
socioeducativos con prácticas pedagógicas 
interculturales sentipensantes (Fals-Borda, 
1986; Moncayo, 2015) con el fin de formar 
personas que piensen, sientan y aporten en la 
construcción de una sociedad democrática que 
avance más en los compromisos con la justicia 
y la inclusión. Con principios éticos categóricos 
como son la vida y la justicia (Dussel, 2011), 
que se concretan en la cotidianidad, en la 
manera humana de relacionarse y satisfacer 

las necesidades básicas que hacen posible la 
existencia en condiciones dignas, que se logra 
manifestando sensibilidad y responsabilidad 
en la relación con el otro, para propiciar la 
preservación de la vida humana y del medio 
ambiente que la sustenta. Así pues, las 
prácticas pedagógicas interculturales pueden 
y deben servir para aportar en la construcción 
de una democracia, mediante el reconocimiento 
y la posibilidad de ser con el otro, aun siendo 
diferente.

En el caso de Colombia, en el marco de una 
democracia participativa, es necesario repensar 
el sistema educativo, articulado a la educación 
en la escuela rural y urbana y en la construcción 
de territorio, donde continúa un campo de 
tensiones que se concentran y expresan los 
problemas de la sociedad actual. También, 
donde posiblemente se encuentren respuestas, 
caminos alternativos de convivencia y desarrollo 
desde el ethos de las comunidades pluriétnicas, 
con diversidad cultural. 

Por todo lo anterior, la práctica pedagógica 
intercultural, es estudiada como un saber que 
se construye en la praxis y por lo tanto, tiene la 
capacidad de potenciar, explicar y comprender 
el proceso educativo de los diferentes actores, 
como también, el funcionamiento y aportes de 
las instituciones educativas en comunidad “en 
relación con la contribución de la formación 
de sujetos para sociedades específicas; saber 
que establece las condiciones históricas de la 
educación y la formación en distintos contextos.” 
(Aristizábal, 2006, p.47).

Formación de cultura política con enfoque 
intercultural e inclusión educativa

En la cultura política subyacen tensiones que 
pueden legitimar la reproducción y el control de 
un orden social que se configura en lo material y 
espiritual de una sociedad, hasta instalarse como 
un sistema social. Sin embargo, también se crean 
resistencias frente a las formas de dominación, 



I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 2

que van proyectando posibles alternativas con 
carácter abierto a la comprensión de un ideal de 
sociedad y de personas con identidad cultural y 
conciencia política.

“La cultura política se construye en los procesos 
sociales que inciden en el sujeto y los grupos, 
dependiendo del momento histórico, el tipo 
de relaciones políticas que se establezcan en 
una sociedad” (Henao y Alvarez, 2015, p.152) 
su construcción, implica la formación del 
sujeto político, el cual es un proceso dinámico 
de apropiación, producción y transformación 
cultural que nunca termina y está orientado 
al desarrollo de la subjetividad individual y 
colectiva como proceso histórico, sociopolítico y 
cultural del ser y el existir.

En este sentido, la formación se constituye 
en el objeto de estudio de la Pedagogía y en 
ella subyace un proceso de transformación 
colectiva, es decir es el vínculo docente – 
estudiante y comunidad, implicando relaciones 
intersubjetivas, donde entran a jugar un papel 
trascendental los sujetos que interactúan en la 
relación pedagógica y educativa. 

La pedagogía critica asume al sujeto político 
como una persona en el sentido de ser formable, 
que requiere de una comprensión dinámica que 
nunca termina y está orientada al desarrollo 
individual y social, en el proceso de apropiación, 
producción y transformación cultural. Entendida, 
como un continuo, que va más allá de la 
adquisición de información; es lograr un proceso 
donde individuo y la comunidad, interioriza 
los saberes, las tradiciones, las normas y los 
valores de su contexto. También, es un acto 
de transformación porque al interactuar con los 
componentes culturales de su entorno, el sujeto 
los reflexiona, reinterpreta en la comunión del 
diálogo y a través de la práctica social como 
sujeto colectivo que contribuye a su evolución o 
cambio histórico cultural.

Es así que, la formación ética, social y política 
del sujeto democrático intercultural, se convierte 
en un imperativo pedagógico. Lo que, conlleva 
a pensar de manera estratégica cuáles deben 
ser los conocimientos, principios, valores y 
actitudes del ciudadano formado, capacitándolo 
para convivir de manera pacífica y constructiva 
en una cultura democrática.

La educación democrática implica 
democratización en los procesos educativos en 
los diversos escenarios escolares y comunitarios. 
Como lo plantea Magendzo (1996), la escuela 
debe ser entendida y vivenciada como un lugar 
para la deliberación y la reflexión, donde se 
aprende a participar, construir acuerdos, tomar 
de decisiones, defender la vida con derechos 
humanos y a resolver conflictos a través del 
diálogo. 

La escuela pretende formar en cultura política, 
partiendo de su reconocimiento como uno de 
los espacios donde se concentra la incidencia 
de los múltiples problemas sociales (violencia, 
desigualdades, pobreza e invisibilidad de la 
diversidad cultural) que se contraponen y se 
convierten en la mayor dificultad en la formación 
de ciudadanía. En el mundo y en el país esto ha 
propiciado la necesidad de incluir dentro de los 
currículos educativos el estudio de la democracia 
y la cultura ciudadana, lo cual implica formar en 
cultura política democrática.

Pretendiendo ser consecuentes con la  
normatividad que rige la educación básica y 
media los docentes vienen implementando 
en las diferentes instituciones los proyectos 
transversales en educación para la democracia, 
cátedra de paz y las competencias ciudadanas 
que pretenden desde los espacios escolares 
aportar a la formación de ciudadanía, con el 
propósito de desarrollar en los estudiantes 
la capacidad de resolución de problemas 
de convivencia, la priorización de valores, la 
promoción, defensa y respeto de los derechos 
humanos como fundamentos de la democracia 



I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 3

y la paz, para que ellos aprendan a solucionar  
pacíficamente  los conflictos que se les presenta 
en el aula de clases y en diferentes escenarios 
escolares, como también en su familia y el 
entorno en el que interactúan. 

“La creación de una cultura escolar democrática 
es condición necesaria, si bien no suficiente, para 
la formación del sujeto democrático” (Madgenzo, 
1996, p.79). Se evidencia en las instituciones 
que los maestros de ciencias sociales han 
estado liderando proyectos y la orientación 
encaminada a este propósito (Gómez, 2002). Lo 
cual ha generado el incremento de actividades 
que tienen que ver con el tema de la democracia, 
pero que a la vez demuestra el sentido activista 
y fragmentado que se da a los procesos de 
formación, que se expresa en la desarticulación 
de disciplinas y especialmente en la separación 
entre las actividades académicas de la escuela 
y el contexto, incluyendo el mundo cotidiano que 
constituye la vida de los estudiantes.

La cultura, es la herramienta pedagógica, 
que puede y debe servir para aportar en la 
construcción de la democracia Giroux (2001) 
“es un terreno estratégico y político cuya 
fuerza como < ámbito y arma de poder crucial 
en el mundo moderno> se puede extender 
a discursos y prácticas públicas sobre el 
significado de la democracia, la ciudadanía y 
la justicia social” (p. 43), una Pedagogía radical 
implica el desarrollo de una política cultural 
y de una cultura política democrática. Una 
Pedagogía crítica y emancipadora, que parta de 
los problemas y las experiencias concretas de 
la vida cotidiana, donde se ejercite la conciencia 
histórica, la auto reflexión, la comprensión 
y el conocimiento que permita develar los 
razonamientos falsos cargados de ideología, 
apalancados en supuestos de neutralidad de 
valor, que terminan ejerciendo una racionalidad 
acrítica para legitimar el poder y unos intereses 
específicos.

En las practicas pedagógicas interculturales 
prevalece la tolerancia a la diversidad cultural 
desde una racionalidad compleja, en la 
expectativa de convivir con otras sociedades sin 
agresión, es decir, enfatiza en el reconocimiento 
entre las culturas, generando sociedades 
integradas que promuevan el dialogo en medio 
de las diferencias generando emergencia de 
posibilidades entre el yo, el otro y nosotros. Por 
lo tanto, en la cultura política subyace tensiones 
que pueden legalizar la reproducción y el control 
de un orden social que se configura en lo materia 
y espiritual hasta instalarse como un sistema 
social. A su vez, se crean resistencia frente a las 
formas de dominación y que van proyectando 
las posibles alternativas de carácter abierto en 
comprender un ideal de sociedad y de persona 
en el sentido de su propia cultura política.

En este sentido, la cultura política está 
constituida por procesos dinámicos de cambio 
y transformación, por lo tanto, su articulación al 
campo educativo, facilita el trabajo pedagógico 
intercultural con sentido potenciador en la 
reconstrucción del tejido social y con las 
comunidades, apoyado en un modelo educativo 
coherente con la realidad compleja de regiones 
culturales con el ideal de una sociedad 
con múltiples ethos socioculturales que se 
expresan con toda su complejidad en la práctica 
pedagógica y en diversos contextos educativos.

En el caso de Colombia, en el marco de una 
democracia participativa, es necesario repensar 
el sistema educativo, articulado a la educación 
la escuela rural, en la construcción de territorio, 
donde continúa un campo de tensiones que 
concentra y expresa los problemas de la 
sociedad actual, y también vale mencionar, 
es posiblemente se encuentren respuestas, 
caminos alternativos de convivencia y desarrollo, 
desde el ethos de las comunidades campesinas 
pluriétnicas, con diversidad cultural. 



I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 4

En Colombia, se viene emitiendo normatividad 
que favorece la educación inclusiva e 
intercultural, desde el Ministerio de Educación 
Nacional (MEN) se promulgó la Ley 115 de 1994 
y el Decreto 481 de 2025 estable el Sistema 
Educativo Indígena Propio SEIP, la Presidencia 
de la República de Colombia emite el Decreto 
804 de 1995 con el que se reglamenta la 
atención educativa para grupos étnicos, Decreto 
1038 de 2015 reglamenta la cátedra de paz, y 
el Congreso con la Ley 2347 de 2024 establece 
el  12 de octubre como el día de la diversidad 
étnica y cultural de la nación colombiana. 

En el Plan Estratégico Institucional 2025 (MEN, 
2025), se plantea la formación integral de niños 
y jóvenes en Colombia, haciendo referencia 
entre otros, a dos pilares esenciales definidos 
en los lineamientos curriculares: la Educación 
Intercultural y la Formación en Ciudadanía. Se 
busca, garantizar que los estudiantes no solo 
adquieran conocimientos académicos, sino que, 
reconozcan al otro y la expresión plena de la 
vida en el entorno, forjen identidad respetando 
y dialogando en la diversidad cultural, a la vez 
que desarrollen competencias ciudadanas, 
apropiándose de principios democráticos 
necesarios para participar activamente y de 
manera crítica en la construcción de una 
sociedad justa y equitativa.

Es así que, continúa en vigencia los Estándares 
Básicos en competencias ciudadanas (MEN, 
2004) que establecen tres ejes fundamentales 
para el desarrollo de competencias necesarias 
para convivir y edificar una sociedad 
democrática: 1) Convivencia y Paz, que tiene 
como propósito las relaciones interpersonales 
y la resolución de conflictos de manera pacífica 
a través del diálogo, la negociación y el 
reconocimiento del ser humano con derechos. 
2) Participación y Responsabilidad Democrática, 
que plantea la necesidad de formar sujetos 
sociales, ético y políticos, con capacidad de 
reconocerse y reconstruir, haciendo uso de 

mecanismos de participación para el bienestar 
colectivo. 3) Pluralidad, Identidad y Valoración 
de las Diferencias, con la cual se busca 
desarrollar capacidades para respetar, valorar 
y enriquecerse en contextos donde coexisten 
diferencias culturales, sociales, políticas, étnicas 
y de género, rechazando toda manifestación de 
discriminación y/o exclusión.

Pretendiendo ser consecuentes con la  
normatividad que rige la educación básica y 
media los docentes vienen implementando en 
las diferentes instituciones los requerimientos 
del Ministerio de Educación Nacional, respecto 
a la democratización de los procesos educativos 
desde las instituciones educativas en coherencia 
con los planteamientos de la ley 115, como son 
los proyectos transversales en educación para la 
democracia, cátedra de paz y las competencias 
ciudadanas que pretenden desde los espacios 
escolares aportar a la formación de ciudadanía, 
con el propósito de desarrollar en los estudiantes 
la capacidad de resolución de problemas 
que se les presenta en el aula de clases y en 
otros escenarios escolares, como también en 
su familia y el entorno en el que interactúan. 
Se plantea en las prácticas pedagógicas, los 
fundamentos de la democracia y la convivencia 
pacífica, ejercitando valores, promoviendo la 
defensa y respeto de los derechos humanos, 
la participación democrática, la interacción en 
comunidad y la construcción de territorio. 

Un ideal político que tenga como finalidad 
la promoción de todos los hombres al 
rango de sujetos, un proyecto que lleve 
en sí la perspectiva de la universalidad, 
sólo puede llegar a buen fin si se 
toma el tiempo de trabajar a partir de 
lo pedagógico, de lo concreto, de lo 
particular, de lo histórico, si se toma la 
molestia de partir de situaciones en las 
cuáles las personas están implicadas. 
(Meirieu, 2001, p. 171).



I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 5

Es por todo esto, que se requiere de educadores 
comprometidos con una cultura democrática 
fundamentada en la Pedagogía crítica, para la 
formación en cultura política democrática en 
contextos escolares y comunitarios.

Existe una necesidad poderosa de 
conectar las teorías y los enfoques 
educacionales críticos con los modos 
reales en los que pueden y están 
presentes en aulas y otros sitios 
educativos reales (…) necesitamos 
usar y expandir los espacios en donde 
las “historias” pedagógicas y críticas 
se vuelvan disponibles, de manera que 
dichas posturas no permanezcan sólo 
en el nivel teórico o retórico” (Apple, 
2013, pp. 42, 43) 

Además, no sólo es necesario reflexionar la 
formación del sujeto político en los estudiantes, 
también comprender al docente, su manera de 
pensar, sentir, actuar y comunicar; pues son 
quienes tienen la responsabilidad de formar las 
generaciones de comunidades educativas que 
se constituyen los ciudadanos y son el pilar de 
una sociedad. 

La responsabilidad del docente frente a la 
formación en cultura política se relaciona con 
acciones u omisiones que afectarán el desarrollo 
de la vida en familia y en colectividad, sin 
embargo, hoy se desvía el interés del docente 
al logro de resultados, evidenciados en pruebas 
que estandarizan el conocimiento y el imaginario 
de la vida fuera de la realidad de lo cotidiano, 
en palabras de Apple (2013) “una época de 
enorme presión sobre los docentes para que 
simplemente se concentren en estándares 

establecidos y resultados de evaluaciones.” 
(p.42). Al respecto, Freire (2004), nos aclara 
que la enseñanza debe ser un acto de liberación 
que aporte al crecimiento de humanidad y de 
esperanza:

Enseñar no se agota en el “tratamiento” 
del objeto o del contenido, hecho 
superficialmente, sino que se extiende 
a la producción de las condiciones en 
que es posible aprender críticamente. 
Y esas condiciones implican o exigen 
la presencia de educadores y de 
educandos creadores, inquietos, 
rigurosamente curiosos, humildes y 
persistentes (p. 13) 

De todo lo planteado quedan preguntas 
de reflexión con los fundamentos de la 
pedagogía crítica ¿Puede la educación 
resolver la reproducción de la cultura política 
deshumanizante de la dominación y colonización 
económica, epistémica y sociocultural? ¿Es 
posible con una educación fundamentada en 
la pedagogía crítica propiciar y aportar cambios 
culturales en la sociedad? 

Hallazgos

Se presenta una red semántica, resultado 
del procesamiento de información recopilada 
mediante entrevista abierta y diarios de campo 
con docentes y estudiantes de las instituciones 
objeto de estudio.



I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 6



I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 7

Después de realizar el análisis general de los 
relatos, de los entrevistados y los diarios de 
campo mediante el uso del Atlas ti, se codifico e 
interpreto los siguientes hallazgos:

Se identificaron algunas problemáticas respecto 
a la formación en cultura política y la inclusión, 
relacionadas con la cultura de la colonización, 
que tiene sus antecedentes en la dominación 
colonial, primero de España y luego bajo 
formas neocoloniales con Inglaterra, la cual fue 
desplazada por EEUU, teniendo su presencia 
hasta la época actual. Todos estos procesos 
han profundizado la aculturación que genera 
negación de lo propio, mostrando lo extranjero 
como lo mejor, llevando a una visión de cultura 
política de la dependencia, desde la relación 
centro – periferia que fomenta la discriminación 
a partir de prejuicios, que llevan a reproducir 
la violencia ante las diferencias y dificultades. 
Aunque, se cuenta con lo que se avanzó con 
la constitución de 1991, que reconoce lo 
multicultural, continua aún, una brecha con lo 
que se vive en la realidad de las comunidades.

La escuela no es ausente a este proceso 
de colonización cultural y epistémico. Ella 
reproduce esa relación de dependencia 
del poder hegemónico, que va adentrando 
al estudiante en una formación ciudadana 
excluyente, de conformidad con los parámetros 
que priorizan el conocimiento eurocentrista 
y anglosajón y la democracia representativa, 
cargada de estereotipos que homogenizan a la 
sociedad mediante prejuicios que distorsionan la 
dignidad humana, evidenciado en la indiferencia 
del ciudadano hacia su propia cultura heredada 
de los pueblos originarios. 

Para avanzar en una cultura política, también 
es fundamental iniciar con el reconocimiento 
de necesidades en el contexto, favoreciendo 
una democracia participativa con conciencia 
y responsabilidad social, que permita superar 
lo inconcluso de la democracia representativa, 
que no logra superar el maltrato humano en su 

manera de entender el ejercicio del poder, ni 
garantiza un orden social con justicia, porque 
niega la participación continua del ciudadano en 
la toma de decisiones y termina deshumanizando 
y privilegiando la razón instrumental y cínica 
en el ejercicio del poder, haciendo perder el 
verdadero sentido formativo de la política. Por 
todo esto, es necesario seguir reflexionando las 
maneras de llevar a la práctica la democracia 
participativa, la interculturalidad y la inclusión, 
porque además así, se fortalece la garantía de 
los derechos humanos sin distinción de clase 
social, etnia, religión, genero, cosmovisión e 
ideología.

La educación de la interculturalidad, tiene 
su fuente, en las diferentes culturas que 
representan la trayectoria histórica de las 
diversas comunidades que constituyen la 
sociedad colombiana. De ahí la importancia 
de las practicas pedagógicas interculturales 
críticas, que impulsan hacia la praxis de una 
formación en cultura política, no solo desde las 
competencias ciudadanas, puestas en práctica 
en su entorno familiar y comunitario. Formar en 
inclusión para llegar a consolidar una democracia 
real, que desvanezca las barreras sistémicas 
que perpetúan la desigualdad y la exclusión 
de los grupos minoritarios o históricamente 
marginados.

En esencia, se manifiestan la necesidad de 
profundizar en el desarrollo de las capacidades 
humanas como: capacidad de diálogo y ponerse 
en el lugar del otro, saber resolver los conflictos, 
proponer alternativas y capacidad reflexiva.  
Fomentar estas capacidades, hace posible 
preparar a las personas para resolver conflictos 
de manera constructiva, superar la confrontación 
violenta mediante el diálogo, la negociación 
colaborativa y  la capacidad reflexiva y crítica; 
además, permite a los ciudadanos organizarse 
y participar en el análisis intersubjetivo de 
las situaciones complejas que afectan la vida 
cotidiana, aportar soluciones innovadoras y 



I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 8

equitativas para enfrentar los desafíos comunes, 
transformando así a los individuos en sujetos 
participativos y responsables del bienestar 
colectivo en una democracia declarada en 
permanente construcción.

Conclusión

Se encuentra relevante, la implementación de 
la pedagogía crítica en la formación de cultura 
política, en contextos educativos interculturales 
y diversos, desde las siguientes perspectivas: 
política y pedagógica, metodológica, ética y 
educativa curricular desde los planteamientos 
de los maestros Fals Borda, Paulo Freire, 
Dussel, Magendzo, Giroux y Apple, aportan 
en la comprensión de la cultura política. En la 
perspectiva política y pedagógica se platea 
la reflexión a partir de los postulados de la 
problematización de la condición humana 
para situar la dialogicidad de la cotidianidad 
con su época.  La perspectiva metodológica, 
entendiendo la investigación como acto de 
compromiso en la transformación del sujeto 
y de su realidad. En la perspectiva ética, lo 
fundamental es la vida vinculando lo material 
y formal en el reconocimiento de sí y del otro 
en relación con un entorno sostenible para 
la vida. Finalmente, la perspectiva educativa 
curricular se plantea como posibilitadora de 
democratización de los espacios comunitarios 
y escolares para la reflexión y la acción crítica 
desde una práctica pedagógica intercultural e 
inclusiva. Lo anterior, va unido a los procesos 
histórico culturales que delinean los contextos 
socioeducativos, con el propósito de lograr 
avanzar en un ideal de democracia que no se 
agote en lo representativo. 

Las epistemes humanizadoras de las 
pedagogías críticas, son posibilitadoras al 
lograr la complementariedad en la formación 
de una cultura política participativa e inclusiva, 
superando la dicotomía teoría y práctica, desde 
lo sentipensante y dialógico. De manera que, 
posibilitan una educación para la recuperación 

y conservación de las culturas originarias, 
ancestrales y socio culturales de las diferentes 
regiones de Colombia, donde converge el 
patrimonio cultural pluriétnico, enriquecido con 
diversidad de saberes, sentires y experiencias, 
que amplían la noción del sujeto político. 

En este sentido, es fundamental una educación 
inclusiva e intercultural, que potencie la 
formación del sujeto con cultura política libre 
de particularismos ideológicos, que minimizan 
su humanización. Asimismo, promueva en 
las comunidades y en sus integrantes, la 
formación de un sujeto sociocultural y político 
que logre aportar en la construcción de cada 
territorio, con sensibilidad y compromiso frente 
a las problemáticas complejas que han venido 
prevaleciendo y afectan a las comunidades 
educativas de la región central del Valle del 
Cauca. La pedagogía critica, aclara la necesidad 
de una pedagogía de la liberación mediante 
la praxis del dialogo y la coconstrucción 
permanente, que potencia y libera a la persona 
y al grupo social como expresión de realidades 
integradas a las dinámicas colectivas regionales 
y glocales.   

Referencias bibliográficas

Apple, M. (2013). Creando educación 
democrática en tiempos neoliberales 
y neoconservadores. Praxis Educativa 
(Arg), 17 (1, 2), pp. 39-47. https://cerac.
unlpam.edu.ar/index.php/praxis/article/
view/777/731

Apple, M. (2008). Ideología y Currículo. 
Ediciones Akal.

Aristizábal, M. (2006). La categoría saber 
pedagógico una estrategia metodológica 
para estudiar la relación pedagogía, 
currículo y didáctica. Itinerantes, N° 4 
pp. 43-48.

https://cerac.unlpam.edu.ar/index.php/praxis/article/view/777/731
https://cerac.unlpam.edu.ar/index.php/praxis/article/view/777/731
https://cerac.unlpam.edu.ar/index.php/praxis/article/view/777/731


I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 6 9

De Sousa, B. (2015). Una epistemología del 
sur: la reinvención del conocimiento y 
la emancipación social. CLACSO, Siglo 
XXI Editores.

Featherstone, M., Lash, S. & Roberstson, R. 
(1997). Global modernities. SAGE 
Publications.

Dussel, E. (2011). Ética de la liberación. En 
la edad de la globalización y de la 
exclusión. Editorial Trotta.

Dussel, E. (1988). Introducción a la filosofía de 
la liberación. Editorial Nueva América.

Fals-Borda. O. (1987). Ciencia propia y 
colonialismo intelectual. Los nuevos 
rumbos. Carlos Valencia Editores.

Fals-Borda, O. (1986). Historia doble de la costa. 
Tomo II. Resistencia en el San Jorge. 
Carlos Valencia Editores.

Fals-Borda, O. (1986). Historia doble de la costa. 
Tomo IV. Retorno a la tierra. Carlos 
Valencia Editores.

Fals-Borda, O. (1979). El problema de cómo 
investigar la realidad para transformarla 
por la praxis. Tercer Mundo. 

Featherstone, M., Lash, S. & Roberstson, R. 
(1997). Global modernities. SAGE 
Publications.

Freire, P. (2007). Pedagogía de la esperanza. 
Un reencuentro con la pedagogía del 
oprimido. Siglo XXI Editores.

Freire, P. (2004). Pedagogía de la autonomía: 
saberes necesarios para la práctica 
educativa. Editorial Paz y Tierra.

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. 
Bogotá: Editorial América Latina.

Freire, P. (2010). Cartas a quien pretende 
enseñar. México: Siglo XXI.

Giroux, H. (2001). Cultura, política y práctica 
educativa. Barcelona, España: Editorial 
Graó.

Giroux, H. (1997). Los profesores como 
intelectuales. Hacia una pedagogía 
crítica del aprendizaje. Paidós

Grundy, SH. (1998). Producto o praxis del 
curriculum. Morata. 

Henao, F. y Alvarez, M. (2015). La formación en 
cultura política en el contexto histórico 
colombiano. Historia y Espacio (45), 
147-172 pp.

Magendzo, A. (2021). Un currículum 
controversial-problematizador: un 
desafío para la educación de América 
Latina. Revista Iberoamericana de 
Educación Superior, 12 (34), pp. 215-
220.

Magendzo, A. y Pavéz, J. (2015). Educación 
en derechos humanos: Una propuesta 
para educar desde la perspectiva 
controversial. Comisión de Derechos 
Humanos del Distrito Federal. https://
up l a . c l / v i ncu lac i on /wp -con ten t /
up loads /2018 /12 /Educac ion-en-
derechos-humanos_Magendzo_Pavez.
pdf

Magendzo, A. (1996). Currículo y educación 
para la democracia en la modernidad. 
Instituto para el Desarrollo de la 
Democracia Luis Carlos Galán, 
Programa Interdisciplinario de 
Investigaciones en Educación PIIE.

Mignolo, W. (2010). Desobediencia epistémica. 
Retórica de la modernidad, lógica 
de la colonialidad y gramática de la 
descolonialidad. Ediciones del signo.

https://upla.cl/vinculacion/wp-content/uploads/2018/12/Educacion-en-derechos-humanos_Magendzo_Pavez.pdf
https://upla.cl/vinculacion/wp-content/uploads/2018/12/Educacion-en-derechos-humanos_Magendzo_Pavez.pdf
https://upla.cl/vinculacion/wp-content/uploads/2018/12/Educacion-en-derechos-humanos_Magendzo_Pavez.pdf
https://upla.cl/vinculacion/wp-content/uploads/2018/12/Educacion-en-derechos-humanos_Magendzo_Pavez.pdf
https://upla.cl/vinculacion/wp-content/uploads/2018/12/Educacion-en-derechos-humanos_Magendzo_Pavez.pdf


I N T E R C U LT U R A L I D A D  E  I N C L U S I Ó N  E N  L A  F O R M A C I Ó N  D E  C U LT U R A  P O L Í T I C A :  P E D A G O G Í A  C R Í T I C A

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 1 ) :  5 8 - 7 0 - E N E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 7 0

Moncayo, V. (2015). Orlando Fals Borda una 
sociología sentipensante para América 
Latina. CLACSO, Siglo XXI Editores.

Ocampo-González, A. (2022). Epistemología 
de la educación inclusiva. Magis 
Revista Internacional de Investigación 
en Educación, 15, 1-32. doi: 10.11144/
Javeriana.m15.eeia

Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y 
educación intercultural. En J. Viaña, L. 
Tapia & C. Walsh (Eds.), Construyendo 
interculturalidad crítica (pp. 75–96). 
Instituto Internacional de Integración del 
Convenio Andrés Bello (III-CAB).

Walsh, C. (2005). Interculturalidad, 
conocimientos y descolonialidad. Signo 
y Pensamiento, 24 (46), pp. 39-50.


	_Hlk216612952
	_Hlk210680966
	_Hlk216611951
	_Hlk216612085
	_Hlk214368984
	_Hlk216552757
	_Hlk192113278
	_Hlk215603316

