
E D I T O R I A L .  E L  E D U C A N D O  E N  L A  P E D A G O G Í A  D E  L A  A L T E R I D A D

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 1 - 2 4 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 2 1

REVISTA BOLETÍN  REDIPE: 15 (2) FEBRERO 2026  ISSN 2256-1536
RECIBIDO EL 19 DE SEPTIEMBRE DE 2025 - ACEPTADO EL 20 DE DICIEMBRE DE 2025

EDITORIAL

EL EDUCANDO EN LA PEDAGOGÍA
DE LA ALTERIDAD
THE LEARNER IN THE PEDAGOGY 
OF ALTERITY

Julio César Arboleda

direccion@redipe.org

Primera parte

La Pedagogía de la alteridad (PA) constituye un 
constructo inspirado en la obra de Pedro Ortega 
Ruiz.  Respecto a otras apuestas edificantes 
la PA se distingue principalmente por generar 
reflexiones y escenarios para que la acción 
educativa descanse sobre el “educando” como 
su “punto de partida y de llegada”,  en aras de que 
viva lo mejor posible la experiencia “relacional”, 
inédita y renovada, por la cual se sepa  acogido, 
y revista sus fortalezas de la alteridad ética que 
le impone colocar éstas en función del otro y 
del mundo, como sustento del tejido de la vida 
interdependiente y dinámica. 

Desde el educando el proyecto educativo de la 
PA coadyuva a “humanizar al sistema educativo 
y a la sociedad”.  “Humanizar” sería promover 
dentro de éstos conciencia en virtud de la cual 
la acción de educar siembre vida, aporte a la 
formación de potenciales el brillo conciencial 

que en el marco de la misma permita con estos 
tejer vida entrelazada, templar no sólo el pluri-
entramado de humanos sino, a mi modo de ver, 
el complexus de humanidad y naturaleza. 

Con tal impronta la PA no encaja en el ramal de 
aquellas pedagogías favorables a una acción 
educativa donde gravite más la enseñanza 
o el aprendizaje, el docente, e inclusive el 
propio educando: sobre todo cuando éste luce 
discursivamente como centro del proceso, y en la 
práctica como instrumento para finalidades que 
enturbian el “sentido original” de la educación, 
ese sustento comprehensivo generado en y 
para el devenir humano. 

El sentido original de la educación  no 
nos antecede, no  aparece por revelación 
independiente del hombre: nace de su necesidad 
insondable de enfrentar sus afugias y retos en 
la existencia concreta, histórica, para evitar el 
desgarrado del hilvanado de humanos, y de 
humanidad y naturaleza que produce nuestro 
aislamiento, el ensimismamiento, el “sólo para 

mailto:direccion@redipe.org


E D I T O R I A L .  E L  E D U C A N D O  E N  L A  P E D A G O G Í A  D E  L A  A L T E R I D A D

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 1 - 2 4 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 2 2

mí” ó para un grupo o colectivo dado, y cuando 
los sentimientos, conocimientos, comprensiones 
y fortalezas se ponen en función de los intereses 
particulares sobre los comunes, de Sí mismo y 
no del “otro”, en modo Para Sí y no Para Ser. 

Una cuestión es reflexionar pedagógicamente 
y promover estrategias para que la función 
de educar se traduzca en un ejercicio real, 
carnal de acogimiento del educando en su 
singularidad, en su situación de fragilidad, por el 
cual éste gane, como  sujeto concreto y situado, 
cierto músculo para asumir su circunstancia, 
el aquí y el ahora; y otra muy distinta para que 
éste desenvuelva como sujeto para el mercado, 
quien con sus equipajes sirve los intereses de 
poder (económico, político, cultural, ideológico, 
entre otros), incluidos algunos de quienes 
hacen educación crítica, social y humanística 
pero terminan integrados al propio sistema que 
buscan cuestionar o transformar, potenciando 
así el circuito de la rentabilidad (no sólo 
financiera) por encima de la evolución de la vida. 

La PA es una pedagogía “otra”, para una 
“educación otra”, necesaria, capaz de resistir a 
los embates totalizantes del ego, re-existiendo 
desde sus raíces: una pedagogía y educación 
“otras”, encarnadas, éticamente presenciales, 
“precarias”, otro modo de ser ético, de ser para 
el otro y lo otro, seres “ótricos”, comunales, y de 
pies a cabeza desde el educando; que decantan 
como obra de vida en virtud a la grandeza de 
sus orientaciones, reflexiones y acciones. 

El poder equilibrante y de corporización de 
las ideas educativas y pedagógicas de Pedro 
Ortega  -- inspiradas en la ética y la antropología 
de Emmanuel Levinas -- se expresa en el 
hecho documentado de que las mismas han 
nutrido a lo largo del siglo el componente 
teórico y metodológico de diversos enfoques, 
modelos y perspectivas dirigidas a potenciar los 
procesos educativos, incluido el aprendizaje, la 
enseñanza, la formación y la función de educar. 
En lo particular ha logrado enriquecer, por una 

parte, mi propia praxis docente por cuanto 
he podido vivir algunas de las experiencias 
únicas que hacen posible “educar” o “enseñar 
educando”: respirar “humanidad” en el ritual 
de recibimiento del otro educando, sí, en ese 
evento donde damos lo mejor para que éste 
dote de equipajes concienciales la mochila con 
la cual transita como ser singular su existencia 
localizada en un mundo y circunstancia espacio-
temporal, situada, inscrita en la historia que 
hacemos los seres humanos y en la cual pesa el 
dolor de las injusticias, las desigualdades y las 
inequidades que deja la estela de individualismo, 
aislamiento y desconexión del otro: el deterioro 
del vínculo socio-natural.

Por otra, la obra del inspirador de esta forma 
de poner la educación en el sentido de la 
vida interrelacionada, constituye uno de los 
pilares conceptuales y metodológicos de la 
perspectiva pedagógica, didáctica, curricular y 
discursiva que he denominado “comprensivo 
edificante” y la cual dirige sus reflexiones y 
dispositivos al fortalecimiento de conciencia de 
vida, de comprensiones Para Ser. Edificar, ser 
conciente de sí, de Ser, de tejer vida común con 
los potenciales alcanzados, dejan de ser una 
quimera cuando se hacen en vivo, de la mano 
del otro, siendo el educando el (más) próximo 
del acto educativo, el propósito terráqueo de la 
función de educar.

La palabra de Pedro Ortega penetra con su 
filo los bastiones que se interponen al recibo 
del otro. Pega duro cuando uno desarrolla 
procesos educativos o asume posturas sobre 
el hecho educativo desde absolutos, marcado 
por el discurso educativo y pedagógico 
--aún el de la conciencia y los valores -- 
autorreferencial, complaciente y plausible, 
cuando menos grandilocuente, autoproclamado 
o con pretensiones científicas que se acomoda 
al significado que en un momento dado de 
la historia interesa al poder, o el discurso 
conceptual y procedimental que pretende 



E D I T O R I A L .  E L  E D U C A N D O  E N  L A  P E D A G O G Í A  D E  L A  A L T E R I D A D

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 1 - 2 4 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 2 3

transformaciones en la educación pensando al 
hombre, para decirlo con este pedagogo, 

“como un ser ideal, universal, abstracto, 
instalado en el mundo de las “bellas ideas”, 
y no como un “ser histórico que vive en una 

circunstancia o contexto, que ama y odia, sufre 
y goza, el ser corpóreo, finito y contingente, 

irreconocible fuera del tiempo y del espacio, el 
ser humano que nos pide cuentas de nuestra 

conducta y de quien debemos responder, el ser 
humano con quien tenemos que “habérnoslas” 

en la tarea indelegable de tener que vivir”.

Exterioridad, compasión y acogimiento son 
algunas de las expresiones que transitan la 
obra de Ortega y en consecuencia su libro 
“Pedagogía de la alteridad: Otra educación 
posible”, recogiendo el olor del lenguaje carnal 
a través del cual Levinas replica con su sazón 
personal los mensajes que brotan de la casa 
común, y que sumidos en la metafísica no se 
podrían percibir ni descifrar. 

Son constructos “sentientes” sin los cuales no 
se sustenta el plexo humano: merced a estos el 
sujeto que los apropia los vive en las entrañas y 
en sus relaciones, en el momento mismo que le 
duelen las situaciones reales de vulnerabilidad 
del otro y de la naturaleza, y en lo que hace 
(mejor, en lo que “obra”) para cuidar de la vida, 
recibiendo al otro, retejiendo el entrelazado 
vital. Se trata también de manifestaciones 
que sin duda proveen el sentido primado de 
la educación, razón por la cual esta habría de 
asumir sus procesos desde el educando y la 
precariedad, ambientando escenarios para 
que los sujetos de la acción “se humanicen” al 
realizarlas. 

Desde esta lumbre que nuestro autor nos 
confiere, pienso de modo análogo que la 
significación por la cual la acción educativa 
decursa sustantivamente proximal, carnalmente 
vinculante, sería “el puntal de partida y llegada 
de la pedagogía. Ésta iluminará el camino 

educativo si opera con fundamento en la realidad 
concreta donde tiene lugar la erosión del tejido 
humano y socio-natural, que se pronuncia 
cuando el egocentrismo y la mismidad imponen 
los privilegios en el modo de relacionamiento 
humano; y para ello habrá de “seguir” el sentido 
fundacional de la educación, el cual se puede 
advertir o construir, como hemos expresado, con 
sólo ver-mirando la propia realidad y la historia, 
no sin experimentar un deseo incontenible de 
“darse” a quienes más sufren los embates del 
poder despótico y que por ello nos demandan 
cobijo. La acción pedagógica es -- en clave 
comprensivo edificante, en modo pedagogía de 
la alteridad – esencialmente acogiente  “cuando 
proyecta luces para resignificar el sentido 
educativo desde la función de educar, de 
promover conciencia de vida, como necesidad 
primada para afirmar nexos, para  ser en lo 
posible  interproximales: responsables del 
próximo humano y cuidadores de lo no humano, 
labor que no acaba hasta que al educando le 
nazca de las entrañas el impulso que lo lleve 
a volcarse al otro, respondiendo del otro, 
asumiendo el deber ético de cuidar del plexo de 
la vida” (Arboleda, J.C., 2025).

En esta dirección, el modo de ser “otro”, edificante 
de la pedagogía y del hacer educativo, aportará al 
imperativo de acoger, “trascender”, abandonarse 
lo mejor posible a los educandos necesitados 
de equipajes para-ser-el-otro, ser-vida-misma, 
tramar vida con el “complejo interconectado 
e interdependiente de sus comprensiones, es 
decir de conocimientos, saberes, creencias, 
actitudes, reflexiones, sentimientos, emociones, 
experiencias, pensamientos, voluntad y valores, 
entre otros” (Arboleda, 2019). De potenciales 
que les permitan asumir su cotidianidad 
tejiendo proximidad, con “conciencia de vida”, 
de modo que ésta sea  condición sine qua non  
para “educar” -- valga señalar --, para que los 
sujetos del acto educativo “obren” vida con sus 
adquisiciones y formaciones. 



E D I T O R I A L .  E L  E D U C A N D O  E N  L A  P E D A G O G Í A  D E  L A  A L T E R I D A D

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 1 - 2 4 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 2 4

La Pedagogía arroja luces a la educación, a 
la función sustantiva de educar para la vida, si 
genera escenarios para que en tales procesos 
se le acompañe lo mejor posible al educando en 
el inicio de experiencias de vida en las cuales 
protagonice la “exterioridad”, disuelva y localice 
su Yo en el ámbito que más demanda apertura 
frente al necesitado, “el extranjero, el huérfano 
y la viuda”, en expresión de Levinas (Ortega, 
2025, p. 137). 

La pedagogía se hace educación cuando la 
acción de educar logra en alguna medida que 
el educando gane “interonomía”: conciencia y 
musculatura comprensiva para depender menos 
del ego propio y del ego exterior, o mismidad 
orientada a influir, dominar y controlar su vida, 
y grandeza para poner sus comprensiones y 
su “Yo” en tono alteridad ética, para responder 
como ser precario al llamado del prójimo, 
próximo, como genuino hilo del entretejido vital, 
obra que tiene lugar  desde el momento mismo 
en que percibe en sus entrañas, en su visceral 
órgano hospitalario, el timbre del vulnerable: 
a quien más impacta el deterioro de la casa 
común, la pérdida del fulgor que la sustenta y 
que acaece al aislarnos: cuando ignoramos, 
instrumentalizamos, agobiamos o agregamos al 
otro, cuando somos Para Sí y no Para Ser, no 
obra de vida, no Para el otro. 

(Continúa en el siguiente número). 


