
L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 2 5

REVISTA BOLETÍN  REDIPE: 15 (2) FEBRERO 2026  ISSN 2256-1536
RECIBIDO EL 16 DE SEPTIEMBRE DE 2025 - ACEPTADO EL 15 DE DICIEMBRE DE 2025

LA BIOÉTICA DEL CUIDADO COMO EJE TRANSVERSAL 
EN LA FORMACIÓN INTEGRAL DEL ESTUDIANTE EN 
EL NIVEL MEDIO SUPERIOR
THE BIOETHICS OF CARE AS A CROSS-CUTTING AXIS 
IN THE COMPREHENSIVE EDUCATION OF UPPER 
SECONDARY STUDENTS

Katya Montserrat Olivera Rubio1

Rosa Martha Gutiérrez Rodríguez2

Sharon Aline Neira García3

Universidad Nacional de México, FES Acatlán

Resumen 

Intervenir desde lo pedagógico para fortalecer los 
procesos de formación integral del estudiante de 
nivel medio superior en relación con la educación 
ambiental, es un trabajo que puede estructurarse 
1	  Katya Montserrat Olivera Rubio, 898073@pcpu-
ma.acatlan.unam.mx. Maestrante en Educación con espe-
cialidad en Investigación Educativa. Ayudante de Investi-
gación “B” en el Departamento de Investigación Educativa 
de la UNAM FES Acatlán. 0000-0003-0182-168X
 
2	  Rosa Martha Gutiérrez Rodríguez r.mgutierrez@
outlook.com.  Profesora de Carrera Asociada “C”
Tiempo Completo Definitiva, de la UNAM   FES Acatlán. 
0000-0001-9380-6318
 
3	  Sharon Aline Neira García, 888003@pcpuma.
acatlan.unam.mx Maestra en Educación con especialidad 
en Investigación Educativa. Técnica académica “C” adscrita 
en el Departamento de Investigación Educativa de la UNAM  
FES Acatlán. 0000-0002-3166-6126

de diversas maneras, en este escrito, se 
presenta el camino teórico y práctico que el 
Departamento de Investigación Educativa de la 
Universidad Nacional Autónoma de México, en la 
Facultad de Estudios Superiores Acatlán (2017 
– 2024), recorrió para dar un fundamento denso 
y aplicable a la propuesta de transversalización 
de la bioética del cuidado de sí, del otro y la 
otredad, transitando desde principios filosóficos 
y pedagógicos, encontrando un punto de 
encuentro no sólo con el currículo del Colegio 
de Ciencias y Humanidades Plantel Naucalpan, 
sino con los docentes que se encargan de formar 
a los jóvenes en esta etapa, enriqueciendo así, 
el diálogo que gira en torno a la propuesta y sus 
posibilidades de implementación. 

mailto:898073@pcpuma.acatlan.unam.mx
mailto:898073@pcpuma.acatlan.unam.mx
mailto:r.mgutierrez@outlook.com
mailto:r.mgutierrez@outlook.com


L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 2 6

Abstract

Pedagogical intervention aimed at strengthening 
the comprehensive education processes of upper 
secondary students regarding environmental 
education can be structured in various ways. This 
paper presents the theoretical and practical path 
undertaken by the Department of Educational 
Research of the National Autonomous 
University of Mexico (UNAM), at the Faculty 
of Higher Studies Acatlán (2017–2024), to 
provide a substantial and applicable foundation 
for the proposal of the transversalization of 
the bioethics of care of the self, the other, and 
otherness. Moving from philosophical and 
pedagogical principles, this work finds a meeting 
point not only with the curriculum of the Colegio 
de Ciencias y Humanidades (CCH) Naucalpan 
Campus, but also with the teachers responsible 
for educating young people at this stage, thus 
enriching the dialogue surrounding the proposal 
and its implementation possibilities.

Palabras clave 

Educación ambiental, Bioética, Transversalidad, 
Formación Integral, Cuidado del otro y otredad

Keywords

Environmental Education, Bioethics, 
Transversality,  Comprehensive Education, Care 
of the Other and Otherness

Introducción

A pesar de los análisis y las discusiones 
entre expertos, quienes forman parte de las 
instituciones gubernamentales y de las no 
gubernamentales, el deterioro ambiental se 
configura como una problemática cada vez 
más aguda que persiste en nuestros espacios, 
temporalidades y en las diversas organizaciones 
sociales, no obstante a los esfuerzos que realizan 
las instituciones supranacionales en educación 
y derechos humanos para formular y establecer 
distintas políticas públicas centradas en la 

atención de la problemática sobre el cuidado 
ambiental, esta aproximación continuamente se 
presenta como insuficiente para fomentar una 
conciencia de responsabilidad compartida. 

Los esfuerzos para integrar la educación 
ambiental en las aulas se han centrado con mayor 
fuerza en la enseñanza disciplinar, tal como lo 
muestran las distintas reformas curriculares, 
que subordinan el proceso formativo reflexivo 
y dialógico sobre los compromisos éticos 
y  sociales que implica el cuidado ambiental, 
promoviendo el cumplimiento de procesos 
instruccionales disciplinares como concreción 
del ordenamiento operativo de la planeación y la 
cobertura temática.

 Desde la ética, los expertos han desarrollado 
la bioética como una rama de la filosofía para el 
estudio de los dilemas cotidianos, relacionados 
con la preservación de la vida en todas sus formas 
y manifestaciones, desde una perspectiva tanto 
política como médica permitiendo realizar un 
ejercicio de introspección voluntario para ejercer 
acciones a partir de la reflexión propia o como 
producto de la relación con otros, influyendo en 
nuestras acciones y liderando una nueva serie 
de principios y valores.

Durante tres años consecutivos, el Departamento 
de Investigación Educativa de la Universidad 
Nacional Autónoma de México de la Facultad 
de Estudios Superiores Acatlán, trabajó como 
línea de investigación principal la Educación 
Ambiental en el nivel básico del Sistema 
Nacional de Educación en México promoviendo 
discusiones, foros y propuestas pedagógicas 
que posteriormente hallaron armonía con 
la puesta en marcha de la Nueva Escuela 
Mexicana a finales del año 2022. Sin embargo, 
durante estas intervenciones, se plantearon 
algunos cuestionamientos respecto a ¿Qué 
sucede en los niveles de formación posteriores 
a la educación básica?, ¿Es necesario formar 
en educación ambiental solamente en los 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 2 7

niveles básicos?, ¿Existe la misma necesidad 
de formación en los otros niveles? 

Tratando de atender a estos cuestionamientos 
y centrando la atención en la Educación Media 
Superior que la Universidad Nacional Autónoma 
de México (UNAM) ofrece, se retoma uno de los 
sistemas de educación en este nivel, el del Colegio 
de Ciencias y Humanidades (CCH) integrado 
por 5 planteles distribuidos en distintos puntos 
de la Ciudad de México y el área metropolitana:  
Plantel sur en el Pedregal de San Ángel, Plantel 
Oriente en la alcaldía Iztapalapa, Plantel Vallejo 
en la Alcaldía Gustavo A. Madero, Azcapotzalco 
en la demarcación del mismo nombre y el 
plantel Naucalpan en el Municipio de Naucalpan 
de Juárez, Estado de México. Este sistema, 
desde su nacimiento en la década de los setenta 
del siglo XX, ofrece un modelo de bachillerato 
propedéutico caracterizado por la flexibilidad 
curricular. Dicha flexibilidad y las características 
particulares del modelo educativo en su origen 
-la visión de Vigotsky en el constructivismo- han 
dado pie a distintos procesos de investigación 
sobre los fines y alcances del modelo educativo 
y la formación de jóvenes en CCH.

A partir del año 2017 el Departamento de 
Investigación Educativa de la UNAM en la Facultad 
de Estudios Superiores (FES) Acatlán desarrolló 
un proyecto sobre Investigación Educativa en 
el rubro de lo Ambiental en la Educación Media 
Superior, centrándose en el modelo del CCH 
Naucalpan lo que hizo posible el realizar una 
revisión documental del Plan de Estudios 2014, 
cuyo objetivo curricular señala que la educación 
del estudiantado se orienta hacia la formación 
ética y social, reconociendo a los estudiantes 
como sujetos de cultura y de su propia 
educación, capaces de desarrollar actitudes 
y habilidades necesarias para apropiarse de 
conocimientos racionales fundados así como 
de los valores y opciones personales. (Colegio 
de Ciencias y Humanidades, 2014). Se trata, 
en suma, de que los estudiantes de manera 

crítica logren analizar situaciones que se hagan 
presentes en su espacio y en su tiempo para la 
toma de decisiones en su propio beneficio y de 
la comunidad, para el desarrollo y ejercicio de 
los valores humanos.

A partir de la propuesta y desarrollo del 
proceso de investigación señalado se planteó 
como objetivo de investigación “analizar 
la importancia y pertinencia de la bioética 
como recurso formativo en las instituciones 
públicas de nivel medio superior, en el campo 
de la Educación Ambiental, tomando como 
antecedentes la escasa integración de las 
temáticas ambientales en el marco curricular 
y los programas de asignatura en este nivel 
educativo.” El proyecto en cuestión se denominó 
“El abordaje de la Educación Ambiental en el 
nivel medio superior, aportes desde la bioética”. 
En la fase de diagnóstico y con el fin de conocer 
cómo se abordaban los temas de la educación 
ambiental desde los encuadres, las tendencias 
y los aprendizajes que se propiciaban en las 
aulas se realizaron entrevistas estructuradas a 
distintos profesores del plantel. En el pensum 
del currículo de CCH Naucalpan, compuesto 
por 72 asignaturas, solo 23 de ellas abordan 
contenidos sobre el medio ambiente, 10 de ellos 
lo hacen de manera superficial, 13 los atienden 
con mayor profundidad, mientras que los 49 
restantes, carecen de contenidos que refieran 
a este campo, por lo que los estudiantes no 
atienden, al menos de manera formal, el cuidado 
del otro y la preservación del medio ambiente 
como temáticas formativas.

Si bien, los profesores que imparten asignaturas 
del área de las ciencias de la naturaleza, 
principalmente Biología, mencionaron que hay 
contenidos relacionados con el medio ambiente 
que es necesario abordar, a través de una 
revisión curricular y el desarrollo de entrevistas 
con profesores, se pudo concluir que esto no se 
logra debido a los tiempos y actividades que no 
permiten el reconocimiento de la problemática 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 2 8

de lo ambiental y la otredad por lo que solo 
quedan en un nivel de revisión mínima. A 
través del diagnóstico situacional derivado 
de las entrevistas y el análisis curricular se 
desarrolló una propuesta de taller de formación 
y actualización docente desde la perspectiva 
de la bioética, del cuidado del otro y la otredad, 
e implementarlo con profesores del CCH del 
plantel Naucalpan a fin de incorporar la bioética, 
el cuidado del otro y la otredad como fundamento 
para la enseñanza transversal de la Educación 
Ambiental en el nivel medio superior

En relación con lo anterior, el objetivo de este 
artículo es analizar la viabilidad y condiciones 
curriculares para la incorporación de la 
Bioética, el cuidado del otro y la otredad desde 
la transversalidad curricular, a partir de las 
experiencias de los profesores del Colegio 
de Ciencias y Humanidades Naucalpan; 
tomando como base fundamental los saberes, 
experiencias y actualizaciones que los docentes 
del nivel medio superior pueden aportar desde 
una mirada multidisciplinar, coadyuvando 
con los estudiantes en la construcción de 
aprendizajes, habilidades críticas y capacidades 
de intervención/transformación en el proceso 
de formación integral con miras al cuidado de la 
otredad y lo ambiental

Desarrollo

De la Bioética Principialista a la Bioética 
Global.

Tomando en cuenta los tres ejes de la propuesta 
de formación docente, formulados y sustentados 
a lo largo del proyecto de investigación en la 
mirada de autores como Boff (2014), González 
Gaudiano y Sauvé (2005) como recurso para la 
atención de los problemas ambientales: Bioética, 
cuidado del otro y otredad es necesario abordar 
teóricamente y de manera inicial, la perspectiva 
bioética, considerada como la disciplina que 
analiza los dilemas éticos en torno a la vida. 
Esta misma aporta una visión sustancial sobre 

las acciones que debe repensar el ser humano 
para posteriormente ejecutarlas a partir de una 
construcción reflexiva y con sentido moral hacia 
la naturaleza.

Toda acción humana sobre entornos y contextos 
debe ser cuestionada e investigada, valorando 
lo que los principios de justicia y la dimensión 
axiológica  plantean y a partir de ello estructurar 
un balance entre las necesidades básicas a 
cubrir por el ser humano y las necesidades de 
otros seres vivos, buscando la no afectación de 
otros ámbitos vitales, proceso que se sustenta, 
en la reflexión crítica y la autorregulación 
sobre el cuidado de sí, del otro y de la otredad 
dando sentido de congruencia y contingencia 
a las decisiones y acciones que hacen posible 
el desarrollo sustentable y sostenible del ser 
humano en convivencia con otras formas de 
vida (OMS-OPS, 2012). 

La bioética, como naciente disciplina en el siglo 
XX; recorre su camino desde la medicina hasta 
diferentes disciplinas como la pedagogía; a partir 
de 1927 Fritz Jahr comenzó a hablar sobre los 
principios bioeticistas, fundamentalmente para 
esclarecer la naturaleza de las relaciones entre 
el ser humano y los animales. Más adelante, 
entre 1960 y 1970 se abunda en el desarrollo 
de la disciplina con las aportaciones y trabajos 
de Van Rensselaer Potter, quien señala que la 
disciplina aporta los sustentos axiológicos que 
dan sentido a los distintos momentos y tipos 
de intervención en los ambientes en que se 
desarrolla la vida y lucha por su preservación. 

Potter propuso en la década de los setenta 
la necesidad de mantener una relación más 
cercana y articulada entre las ciencias de la 
naturaleza y la vida, con la ética como disciplina 
filosófica, con el fin de preservar la vida en 
cualquiera de sus manifestaciones frente al 
avance de la ciencia y de la técnica. Estos 
avances se sustentaron, principalmente, en el 
proceso bioético conocido como el Comité de 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 2 9

Seattle, respondiendo a los principios de los 
juicios de Núremberg. 

La Bioética del Cuidado y la Otredad como 
Contrapeso Ético.

No obstante, la visión principialista sostenida por 
Jhar y Rensselaer es fuertemente cuestionada 
desde la postura crítica de la bioética, por 
su carácter pasivo carente de reflexión que 
exige del sujeto el acatamiento de normas y 
reglas ajenas a su propia existencia. Desde 
esta postura, crítica, se propone una visión 
más dinámica cargada de reflexión y acción 
transformadora encabezada por Michel Foucault 
entre las décadas de los 60s y 70s. 

Foucault establece el Cuidado de sí y de la 
otredad, términos que han dado orientación a 
la construcción del concepto de bioética en su 
relación con el cuidado como contrapeso a la 
categoría denominada principialismo bioético 
de donde deriva la categoría de biopoder que 
implica una repetición de pautas que fortalecen 
el poder y el control que se ejerce desde el 
conocimiento y la ciencia. A este respecto 
Foucault plantea el cuidado de sí y del otro como 
alternativa de acción transformadora.

Para el filósofo francés, la biopolítica ha sido 
un ejercicio de poder autoritario a través de la 
medicina catalogado como una estrategia de 
atención y organización de las ciencias de la 
salud, que se centran en las relaciones que se 
establecen entre una enfermedad y el tratamiento 
para el enfermo. De acuerdo con González-
Campos (2019), la postura de la biopolítica se 
centra en el rol que ocupa la salud a partir de la 
segunda guerra mundial, y como esta ha sido 
reconfigurada por la Techné interviniendo los 
procesos de gestación y aquellos destinados 
a evitar la muerte, partiendo de estos procesos 
se cuestiona desde la perspectiva de la ética el 
cuidado, la vida y la otredad en virtud de que 
distintos autores, como Tapia (2009) señalan los 
riesgos éticos que se hacen presentes en los 

procesos de manipulación y de intervención que 
afectan a la vida y a la naturaleza. 

Visto así el papel de la bioética se centra en 
aportar un marco crítico y reflexivo sobre el 
desarrollo científico de la medicina, la biología 
y la biotecnología como campos disciplinares 
que pretenden atender las necesidades vitales 
del individuo, la sociedad y las prácticas desde 
una perspectiva eminentemente humana. Al 
respecto, Foucault (2021) afirma que está visión 
de la bioética se construye desde un conjunto 
de orientaciones que se ocupan de la ética de 
la vida, así como de la ecología, la medicina 
y el medioambiente. En lugar de principios 
universales, la perspectiva de Foucault (2021) se 
centra en el análisis y reflexión de las siguientes 
categorías:

•	 Biopolítica y Biopoder como las entidades 
desde las que se controla la gestación 
y la preservación de la vida, a través de 
mecanismos de control y normalización.

•	 El Cuidado de sí como el principal valor de 
los sujetos y de los otros, lo que implica 
el autoconocimiento, el autocontrol y 
autodominio, así como la transformación 
continua del sujeto en sí y para sí en un 
continuum que posibilita la resistencia 
a las distintas formas de poder que se 
ejercen desde las disciplinas científicas 
que pretenden intervenir la gestación y 
la preservación de la vida. Ello a decir del 
autor implica un trabajo ético que protege 
y sostiene la subjetividad individual para la 
toma de decisiones. 

•	 La crítica y la resistencia son principios que 
sostienen la postura de Foucault, en torno a 
la bioética, quien no pretende otra cosa más 
que el análisis y la reflexión como procesos 
que permiten resistir a la imposición de 
normas, reglas y el control como elementos 
naturales a las prácticas médicas que limitan 
la libertad del sujeto.



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 0

De este modo los planteamientos de Foucault, 
se configuran según Rojas (2014) como una 
alternativa crítico-reflexiva sobre las relaciones 
de poder en la medicina y al mismo tiempo 
promueve el cuidado de sí desde la dinámica 
responsable del sujeto en torno al ser, 
desplazando la adopción mecánica de normas 
morales.

Los planteamientos de Foucault en palabras 
de Garcés y Giraldo (2013) constituyen una 
respuesta a los conflictos de poder de las 
instituciones, estableciendo alternativas 
transformadoras a las problemáticas que 
amenazan la vida de los seres vivos y su 
entorno; esta misma postura marca la pauta para 
acceder a la comprensión de la ética del cuidado 
de sí y de los otros, que promueve el diálogo y la 
participación de una comunidad implicada en la 
creación y construcción de nosotros mismos, así 
como de un entorno que nos rodea. 

Sin embargo, para que la Bioética del Cuidado 
cumpla su función transformadora en el campo 
educativo, no basta con abordar el cuidado de sí 
para que la persona pueda iniciar una relación 
con su propio yo, transformándose de manera 
individual y mecánica en un ser reflexivo y crítico; 
por ello es necesario abordar una perspectiva de 
interdependencia que gire en torno al desarrollo 
y preservación de la vida, que permita hacer una 
exégesis y deliberación de principios y valores 
que giren en torno a la formación integral de 
los sujetos que viven la experiencia educativa, 
realizando los acercamientos necesarios para 
prepararse, de manera mutua, en la resolución de 
las problemáticas existentes en torno al cuidado, 
como eje fundamental del reconocimiento del 
cuidado de sí como un ejercicio ético que es 
inseparable del cuidado del otro. 

Se trata pues de establecer una relación 
bidireccional centrada en prácticas 
transformadoras del sujeto, vinculadas de 
manera permanente consigo mismo, con los 
otros (la comunidad, los cercanos, la familia, 

los compañeros y los entes vivos) y con la 
otredad. De este modo la formación se finca 
en la libertad del sujeto sólo en tanto que 
ejerza su responsabilidad como propio con el 
otro, con los otros y con la otredad. Hablamos, 
esencialmente, de cuidar de sí mismo desde la 
conciencia de ser por el reconocimiento del otro, 
entendiendo que ese otro es necesario para la 
formación y el cuidado de sí mismo, del otro y 
de la otredad.

El cuidado del otro: una perspectiva filosófica 
para la formación integral.

Siguiendo la línea de análisis sobre la bioética el 
cuidado de sí y la otredad, como ejes formativos 
en torno al desarrollo de la vida y los ambientes 
en los que esta se gesta, se preserva y 
concluye, se hace necesario recuperar la noción 
del cuidado del otro y la otredad como una 
propuesta que se configura desde la reflexión 
continua de Jacques Derrida (1999).

Derrida piensa el cuidado desde la posición 
del otro como una necesidad múltiple, la de 
pensar el otro por sí mismo, en sí mismo y 
desde sí mismo, a través de la razón intelectual 
que recupera la noción de justicia aunada a la 
verdad y a la ética en una primera dimensión de 
análisis.  

En una segunda posición, se plantea la 
necesidad de establecer esta forma de conocer 
y reconocer al otro en su vinculación con la ética, 
que desde la visión de Foucault se establece en 
acato a la razón instrumental y que desde la 
postura de Derrida (2008), se centra en la razón 
intelectual. Aunque pueden interpretarse ambas 
posturas como contradictorias, en realidad 
estas pueden conciliarse si se entiende que la 
tecnología de la libertad propuesta por Foucault 
se vincula con la responsabilidad infinita que 
transforma el cuidado de sí y el otro en una 
noción de justicia, búsqueda de la verdad y 
apertura trascendiendo el sentido del otro como 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 1

individualidad y llegando a abarcar la otredad 
como diversidad en la diferencia. 

En cada encuentro con la alteridad que 
representa el ser, es decir el propio, y 
reconocerse como otro desde la distinción que 
hace un propio, se produce un no conocimiento 
de un algo, esa condición de no conocimiento 
es un factor necesario según Derrida (1999, 
p.176) para que algo ocurra, para que se 
asuma una responsabilidad y se tome una 
decisión. Lo anterior implica que, desde esta 
mirada, el reconocimiento del cuidado del otro 
conduce permanentemente a un proceso de 
deconstrucción – reconstrucción del propio, en 
tanto otro, por las alteridades que presenta. 

Desde esa alteridad entre el propio y el otro, se 
establece una relación bajo la que uno queda 
al descubierto en sus necesidades y debilidades 
que demandan el cuidado, de parte del otro, se 
trata de un momento en el que se irrumpe (o se 
interrumpe) en un momento de calma en el que 
el cuidado se vuelve el eje al que escapa algo o 
alguien, pues el no conocimiento completo del 
otro y su otredad en términos de particularidad, 
diversidad y diferencia obliga a entender que no 
conocemos del todo la necesidad del cuidado 
que ese otro tiene en toda su extensión y 
significado.

Por ello, de acuerdo con el planteamiento de 
Derrida es necesario deconstruir continuamente 
la noción del cuidado en términos de 
temporalidad, sujeto y condición. Justo ese no 
conocimiento que señala el autor, obliga a la 
toma de una responsabilidad en relación con 
el otro y su condición de otredad lo que implica 
la construcción de distintas decisiones de 
intervención con el otro, para el otro y desde el 
otro deconstruyendo y reconstruyendo la noción 
del otro, pero no en condición de subordinación 
o de actor secundario frente al propio como 
centro, más bien ese otro es al mismo tiempo 
el propio, la otredad, el que se responsabiliza 
del cuidado de sí y del otro y el que demanda al 

otro su cuidado. Ese otro es al mismo tiempo, 
también, el eje en la construcción de la identidad.

La responsabilidad ante el Otro, derivada del 
“no conocimiento” que plantea Derrida, es 
intrínsecamente un elemento que no puede ser 
abordado por una sola disciplina ni desde una 
óptica binaria, lo que implica que la problemática 
vinculada a la bioética, en su relación con 
el cuidado del otro, obliga a entender que 
la problemática ambiental no es un tema 
únicamente ecológico o biológico puesto que se 
representa como una problemática ampliada, 
que se mueve en una dinámica de apertura y 
expectativa ante lo que no se conoce, frente a lo 
conocido y que por sus diferencias se representa 
como la alteridad que caracteriza a la otredad.

Recuperando nuevamente planteamientos de 
Derrida (2008), es necesario entender que el 
sistema educativo nacional y probablemente 
el mundial, se enfrentan al problema del no 
conocimiento en el terreno de la Educación 
Ambiental; en virtud de que según el autor, el 
no conocimiento implica la inestabilidad y la 
multiplicidad de significaciones del conocimiento 
y no precisamente remite a la ausencia del 
conocimiento. 

En este sentido, la enseñanza de la educación 
ambiental debe concebirse como un saber 
inacabado que abreva continuamente del análisis 
de otras disciplinas que abordan la existencia, 
los ambientes en los que la vida se gesta, se 
desarrolla y se extingue. Desde la postura de 
Derrida y Roudinesco (2002), la existencia 
constituye el eje de la configuración del ser y 
su relación con los otros y la otredad, por ello 
debe ser analizada desde distintas perspectivas 
cómo: la económica, social, histórica, biológica, 
política y educativa entre otras disciplinas. 

Por lo tanto, la promoción de conocimientos, 
aprendizajes y saberes que establecen 
relaciones multi, inter y transdisciplinarias se 
logra, a través de una visión multidisciplinaria 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 2

del saber y conocimiento, por lo que se hace 
necesario considerar la transversalidad como 
eje fundamental y alternativo para promover 
procesos críticos y reflexivos en la formación 
de los sujetos involucrados en actos educativos 
conscientes programados y con una intención 
definida. 

Como señala Correa Mosquera, la categoría 
de transversalidad y su relevancia en el 
redimensionamiento de los procesos educativos 
y del currículo produce formas alternativas de 
organización [y reflexión] de los contenidos 
formativos (2022). La transversalidad, entendida 
como alternativa, hace posible vincular el 
Cuidado del otro y de la otredad con todos los 
elementos, multi y transdisciplinarios, que se 
requieren para la formación crítica y reflexiva 
abordando la complejidad del ser y del estar, en 
distintos ambientes como espacios de desarrollo 
vital de los seres, en este sentido, se recupera 
la visión de la racionalidad de Derrida que como 
señala Morín implica la posibilidad de error y de 
ilusión permitiendo una formación integral que 
se oponga a la fragmentación del saber y la 
noción de un ser incompleto que para Foucault 
(1968) se presenta como una entidad no fija y 
al mismo tiempo, se pretenda unificar en una 
misma visión homogénea y heteronómica.

Transversalidad en los modelos educativos: 
Media Superior.

En los últimos años, particularmente a partir de 
la década de los sesenta y hasta la actualidad, 
se plantean distintas necesidades formativas 
del ser, que pretenden cubrirse a través de 
los procesos educativos, recuperando los 
planteamientos filosóficos más urgentes que 
obligan a mantener una perspectiva que si bien 
debe mantenerse cerca del saber, al mismo 
tiempo  se sostiene en el saber saber por lo que 
la necesidad formativa más importante se centra 
en la formación de individuos que se reconozcan 
como sujetos y agentes en el entramado 
social, lo que exige el desarrollo y construcción 

continua del pensamiento crítico y complejo que 
provoque la inmersión de la persona en el saber 
y la posibilidad del cuestionamiento continuo del 
saber y del nuevo conocimiento.

Lo anterior alude necesariamente a la práctica 
ética de la libertad según Foucault y la visión 
de Derrida que propone un encuentro con lo 
imposible, lo voluntario, lo autónomo, y con el 
riesgo que significa reconstruir su capacidad 
de decisión ante situaciones complejas 
fundamentalmente cuando todo lo heterónomo 
falla puesto que es susceptible de falibilidad.

Cuando las propuestas educativas curriculares 
e instruccionales manifiestan la instrucción 
de una persona, heterónoma, homogénea 
incapaz de recurrir al pensamiento complejo 
como recurso deconstructivo de lo dado, 
limitándose al uso de normas preexistentes en 
torno a construcciones sociales constantemente 
validadas y legitimadas, desde esas nociones la 
construcción del currículum implica la toma de 
decisiones de carácter político-económico, que 
en primera instancia responde a un proyecto de 
poder y de subordinación por lo que su carácter 
educativo se ve subsumido por los intereses 
políticos de los grupos y las necesidades que 
estos mismos producen.

El Contexto de la Nueva Escuela Mexicana y 
el Humanismo Mexicano.

Como resultado del cambio de gestión en 
México en el período presidencial de 2018 a 
2024, se tomó la decisión política de romper 
con el paradigma neoliberal que en educación 
(como en otros ámbitos estructurales) era el 
modelo dominante, y se pugnó por instituir los 
principios y las bases del humanismo mexicano. 
Desde la mirada de Manuel Gil Anton (2024) y 
Pérez Schoelly (2023), esta tendencia pretende 
dejar de lado el individualismo y la competencia 
y transitar al plano de lo comunitario, como 
postura se presenta como una guía ética para el 
desarrollo de políticas que permitan “recuperar” 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 3

una sociedad solidaria, democrática e incluyente 
que promueva de manera permanente la lucha 
por la justicia social y el respeto a los derechos 
humanos. De este modo el humanismo se 
configura como uno de los elementos eje de la 
propuesta curricular vigente.

Actualmente el currículum construido a partir 
de la última reforma educativa en México, 
conocida como La Nueva Escuela Mexicana 
(NEM),  plantea la necesidad de promover 
una propuesta educativa centrada en la 
responsabilidad ciudadana a favor del bienestar 
social, la promoción de la cultura de la paz y de 
la conciencia social para la formación integral de 
los estudiantes, recuperando una perspectiva 
humanista, que conduzca a la construcción de 
distintos aprendizajes clave, por medio de la 
transversalidad que recupera continuamente el 
humanismo mexicano.

A razón de la formación desde el humanismo 
Mexicano, la NEM plantea como fundamento 
necesario, promover una propuesta educativa 
centrada en la responsabilidad ciudadana a 
favor del bienestar social, la promoción de la 
cultura de la paz y de la conciencia social  lo que 
obliga a realizar cambios no solo en la currícula 
mexicana, haciendo lo propio en el artículo 3° 
constitucional planteando que la educación 
“debe basarse en el respeto irrestricto de la 
dignidad de las personas, con un enfoque de 
derechos humanos e igualdad sustantiva” (DOF, 
2019).

A pesar de las bases establecidas en el discurso, 
es necesario trabajar mecanismos y herramientas 
que permitan la integración curricular de manera 
efectiva a través de la autonomía profesional 
posibilitando la construcción de espacios, 
situaciones y condiciones que respondan al 
contexto inmediato construyendo interrogantes, 
alternativas, acercamientos y soluciones a los 
problemas sociales vigentes, diversos, próximos 
y posibles.

El punto de convergencia: El Humanismo 
mexicano y el modelo educativo del CCH.

El concepto de Humanismo Mexicano, 
según lo definido en el marco de la Nueva 
Escuela Mexicana (NEM), mismo que 
recupera fundamentos de filósofos como José 
Vasconcelos, y los discursos de la administración 
pública actual, se sustenta en la justicia social y 
el reconocimiento de la pluralidad cultural, el cual 
propone un modelo educativo que manifiesta lo 
holístico y la praxis desarrollando una identidad 
en la persona, desarrollando la capacidad crítica 
necesaria para cuestionar su realidad y participar 
en la edificación de comunidades (Secretaría de 
Educación Pública, 2022).

De acuerdo con el escenario actual en la 
educación media superior, el fortalecimiento 
de una ética de la otredad se presenta 
ineludible frente a los modelos educativos 
para la formación de competencias. Desde 
1971 el Colegio de Ciencias y Humanidades 
ha sostenido una postura que se mantiene 
en la necesidad de promover una formación 
crítica, emancipadora y cultural, rigiéndose por 
tres principios pedagógicos “aprender a ser, 
aprender a aprender y aprender a hacer” siendo 
[está la clave para] una formación integral” 
Rosas y Hernández (2016).

La incorporación del humanismo mexicano 
en el currículo del CCH se sustenta en la 
función social y humanista de la educación. 
La convergencia entre el modelo educativo 
oficial vigente y el modelo del CCH se ancla 
fundamentalmente en la concepción del 
estudiante como un agente social cuya formación 
trasciende lo técnico para situarse en la esfera 
de lo humano, dejando a un lado el proceso 
de aprendizaje individualizado y mecánico 
para transitar hacia la resignificación de los 
saberes, habilidades y actitudes del estudiante 
como sujeto de cultura y transformación social.                                                                                                                                          
                                                                                                                                                                                                                                                                                                            
                                                                                                                                                                                                                                                                                                            



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 4

Además, esta convergencia no solo actualiza la 
praxis docente, sino que resignifica el cuidado 
de la otredad como ejes rectores de la formación 
de una ciudadanía éticamente comprometida.

A lo largo de las trayectorias formativas, por las 
que atraviesan los estudiantes de educación 
básica durante distintas etapas diferenciadas 
entre sí, a saber: educación inicial, preescolar, 
primaria, secundaria y educación media superior, 
la Nueva Escuela Mexicana se apoya en la 
transversalidad como un recurso fundamental 
en la estructura curricular. 

De acuerdo con Arias Ortega (2019) la 
transversalidad pretende conectar y articular 
los saberes en una situación dada desde un 
enfoque inter y transdisciplinario recuperando las 
temáticas, áreas y campos que hagan posible la 
gestión del conocimiento para la producción del 
mismo. Con ello se pretende no sólo la creación 
de nuevo conocimiento, sino una visión integrada 
de las distintas realidades que conforman el 
devenir cotidiano del ser humano, superando la 
problemática de la ruptura entre las asignaturas 
tradicionales centrándose en el desarrollo 
de una posición formativa, que recupere la 
crítica y la reflexión como recursos que hacen 
posible la construcción, validación y difusión del 
conocimiento para abordar el planteamiento y la 
resolución de problemas; así como la formación 
para la ciudadanía, integrando al currículo formal 
la visión del contexto social y las necesidades 
de formación integral del estudiante.

Desde esta mirada, la de la transversalidad, se 
propone el abordaje de la Educación Ambiental 
sustentada en la perspectiva teórica de la bioética 
esencialmente desde la visión crítica de Foucault 
cuyos principios, pueden ser incluidos en lo 
formativo y lo pedagógico fortaleciéndose, en su 
planteamiento y desarrollo con las contribuciones 
de la multi, inter y transdisciplinariedad, que  a 
través de la recuperación de distintos enfoques, 
estudios, perspectivas y autores se perfila 
hacia la construcción sustentada del discurso 

que recupera la importancia de la procuración 
del otro, lo otro y la otredad, términos que 
acercan a los estudiantes de EMS a superar 
el reconocimiento simple de la crisis ambiental 
actual o del cuidado de lo natural, transitando 
hacia el reconocimiento del medio ambiente 
como todos los contextos, ambientes y formas 
de vida que rodean al ser humano, los entornos 
en los que se comparte comunidad y el 
reconocimiento de la otredad como un proceso 
de construcción identitaria multidisciplinar a 
través del cual el otro se reconoce como el sí 
mismo perteneciente a una diversidad que lo 
distingue del otro, definiéndose como miembro 
de un grupo diferente de otros. Bajo esta mirada 
la otredad y la identidad se encuentran en una 
relación continua y bidireccional que permite el 
reconocimiento del sí mismo en tanto unicidad 
y su conformación como miembro de la otredad 
cuando es reconocido por el otro, en tanto su 
diversidad, integración y distinción.

Visto así resulta fundamental enfatizar la 
propuesta de saberes que aportan a la formación 
integral del estudiantado, a través de la Educación 
Ambiental, como forma de reconocimiento de la 
propiedad, el otro y la otredad, en virtud de que 
la formación actual en el terreno de lo ambiental 
se centra, principalmente, en los ámbitos de lo 
ecológico y lo biológico sin recuperar la visión del 
ambiente como una condición temporoespacial 
en la que se produce la vida en todas sus formas 
y manifestaciones. 

A este respecto Leonado Boff (2012), propone 
una visión de la Educación ambiental que 
propone sentir más allá de pensar a través 
del significado simbólico, dejando de lado el 
pensamiento antropocéntrico a través de la 
práctica dialógica. El autor propone que a través 
de la educación, se transite hacia un nuevo 
paradigma civilizatorio en  el que el cuidado de 
la Tierra y el cuidado del otro sean una misma 
ética de responsabilidad.



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 5

A lo largo de las trayectorias formativas que 
se promueven en el Colegio de Ciencias y 
Humanidades, el cuidado del otro se aborda 
como una práctica dialógica, sustituyendo 
una educación unidireccional por el diálogo. 
Este acto de escuchar y validar la palabra del 
compañero es la primera forma de cuidado de 
la otredad: reconocer al otro como un igual con 
derecho a la verdad.

Lo que en palabras de Boff (2002) implica no  
solo una acción, sino una actitud amorosa, 
esencial y ética necesaria para la supervivencia 
y el sentido de la vida, enfrentando la fragilidad 
humana y la crisis ecológica. Implica reconocer 
el valor del prójimo, superar el miedo al diferente 
y establecer una relación de afecto y apoyo 
mutuo.

En el campo de lo ambiental, en su vínculo con 
la formación humana, se reconoce la posibilidad  
de que los contenidos propuestos sean 
permeados por esta perspectiva recuperando 
lo esencialmente formativo y la capacidad 
de la disciplina de asumir una condición de 
transversalización y articulación, tanto en los 
planes de estudio, como en los distintos modelos 
de planeación que se solicitan de los docentes 
en los niveles formativos de la educación básica 
mexicana, con excepción de la educación 
superior, siempre proponiendo un abordaje y 
desarrollo de la Educación Ambiental riguroso 
desde una mirada reflexiva y crítica. 

El docente de CCH como agente de 
transformación de la Educación.

Desde la propuesta del CCH y su convergencia 
con el modelo de la NEM el papel del profesor es 
crucial en el reconocimiento del sí, del otro y de la 
otredad, lo que exige una dinámica bidireccional, 
dialógica y reflexiva que conduzca al trabajo en 
el proceso formativo de la comunidad áulica 
llegando al “Aprender a Aprender” y “Aprender 
a Ser” como etapas o momentos que propician 
que la formación y el cuidado de sí, del otro y 

la otredad trascienda fuera del aula. Hablamos 
del docente como un sujeto dialógico que 
posibilita la creación de condiciones para un 
aprendizaje problematizador, lo que coincide 
con los planteamientos de Derrida y Foucault, 
en la práctica de la ética a través de la práctica y 
la instrumentación. 

Lo anterior sitúa la labor del docente no sólo 
como un transmisor de conocimientos, sino 
como un sujeto consciente de su existencia y de 
su impacto social, por lo que resulta imperativo 
reconocer la autonomía profesional del docente 
como mediador de la integración curricular. 

En última instancia, la viabilidad de una 
propuesta radica en el compromiso de un 
profesorado que, respaldado por un marco 
filosófico sólido que incluye como ejes formativos 
de la docencia, el pensamiento de Derrida, 
Foucault y Boff, configurando a la enseñanza en 
un acto de liberación y cuidado de la otredad. 
Así, el proceso formativo no se sustenta en la 
saturación temática de los planes de estudio, 
sino en la intención pedagógica de un docente 
que reconoce al estudiante como un sujeto de 
transformación, logrando que el cuidado de sí 
y del otro se convierta en el eje rector de una 
ciudadanía éticamente comprometida.

Por ello, es necesario que el docente recupere 
la visión filosófica que permita convertir a la 
enseñanza en un acto de liberación y de cuidado 
para conjuntarlo con la intención pedagógica. 

La pertinencia de la bioética a través de la 
filosofía, en el currículo de la Educación Media 
Superior, se constituye como una herramienta 
de resistencia frente a la instrumentalización 
del conocimiento. Desde el punto de vista de 
Gabriel Vargas Lozano (2022), la filosofía debe 
aterrizarse en la educación media superior 
desde el pensamiento crítico atendiendo los 
problemas de nuestra sociedad, entendiendo a 
la capacidad crítica como la vía más pertinente 
para enfrentar condiciones de deshumanización, 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 6

lo que requiere voluntad desde las autoridades 
educativas y de una pedagogía especializada 
para la formación de un juicio crítico que permita 
al estudiante el discernir entre la transmisión de 
conocimientos y la praxis ética en su contexto.

Siguiendo esta línea, la filosofía aporta el 
andamiaje ético y bioético necesario para que 
la transversalidad no se reduzca a una unión 
administrativa de asignaturas, sino que se 
convierta en una reflexión sobre la dignidad 
humana.

Bajo esta lógica, el modelo educativo de 
CCH, plantea la necesidad de que el docente 
se caracterice por su flexibilidad, dominio 
disciplinar, apertura, formación pedagógica y 
educativa así como por plantear escenarios, 
condiciones y saberes posibles. 

De este modo, el Programa Integral de Formación 
Docente del Colegio de Ciencias y Humanidades 
(Gaceta CCH, 2025) plantea que el docente 
oriente a los estudiantes para que estos mismos 
respondan a los desafíos contemporáneos de 
la educación media superior; a su vez, debe 
desarrollar competencias vinculadas con el 
diseño y aplicación de metodologías didácticas 
innovadoras, así como recurrir al uso pertinente 
y oportuno de las tecnologías educativas 
que permitan atender tanto las modalidades 
presenciales, híbridas y a distancia, destacando 
la importancia de la sensibilidad sociocultural; 
reconociendo y atendiendo la diversidad de 
los estudiantes, fomentando ambientes de 
aprendizaje inclusivos y colaborativos. El perfil 
docente del CCH-UNAM propone al profesor 
como mediador del aprendizaje, y agente de 
cambio sensible, capaz de promover ambientes 
inclusivos  y colaborativos, comprometido con la 
formación integral de las y los estudiantes.

El Programa enfatiza la necesidad de que 
los docentes cuenten con una formación 
alineada con los requerimientos de la disciplina 
correspondiente, contemplando la formación 

continua mediante diplomados y cursos 
específicos, así como la participación en 
evaluaciones institucionales de desempeño 
docente que favorezcan la construcción 
significativa del conocimiento. con una actitud 
crítica y de apertura al cambio, indispensable 
para enfrentar los retos de la enseñanza en 
contextos dinámicos y diversos.

Bajo esta perspectiva formativa el docente 
se perfila como un agente transformador que 
hace posible la transversalización curricular 
recuperando el valor de la Educación Ambiental 
apropiándose de ella desde la construcción 
continua de una tendencia formativa centrada 
en el cuidado del otro y la transformación de 
contenidos sobre la educación ambiental, 
trascendiendo lo biológico y geográfico para 
llegar a lo sintiente identitario y vital. Desde 
el reconocimiento de los profesores como 
intelectuales de la educación y su interés en 
la formación y actualización de conocimientos 
para abordar temas relacionados con el 
cuidado de sí, del otro y la otredad, y el medio 
ambiente se hace posible el planteamiento de 
un proceso de formación integral que evite lo 
instruccional y llegue a la reflexión crítica. Al 
ser los responsables de la formación de los 
estudiantes, asumen un compromiso que exige 
una participación consciente e integradora del 
humanismo pedagógico, la perspectiva bioética 
y los enfoques filosófico-pedagógico de manera 
significativa y pertinente. 

Los profesores que aceptaron participar en 
el grupo de participantes-informantes en el 
proceso de investigación, también aceptaron 
participar en un taller pedagógico que en 
modo alguno pretendió trabajar estrategias 
o técnicas didácticas, pues su objetivo se 
centró en promover diversas modalidades de 
interacción dialógico-reflexivas encaminadas 
al análisis crítico de las tendencias reductivas, 
instrumentalistas e irreflexivas en torno a la 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 7

formación en el cuidado ambiental, del otro y de 
la otredad.

La experiencia hizo posible que los profesores 
reconocieran ampliamente sus saberes, 
inquietudes y preocupaciones en torno a los 
vínculos filosófico,educativos y las posibilidades 
pedagógicas del acto formativo, sin dejar de 
lado las reflexiones y el diálogo con los colegas 
tomando en cuenta la etapa de desarrollo en la 
que se encuentran los jóvenes y los objetivos 
curriculares e institucionales del CCH.

Como producción intelectual los docente se 
enfrentaron a distintas reflexiones a través de un 
conversatorio académico sobre la experiencia 
formativa, el análisis de la bioética, el cuidado del 
otro y la otredad, y la transversalidad haciendo 
un planteamiento de la Educaciòn Ambiental 
sustentada en los procesos de reflexión-
acción desarrollados continuamente por los 
propios docentes trascendiendo la inmediatez, 
lo repetitivo lo remedial y lo ecológico para 
centrarse en lo formativo, lo reflexivo y en 
el tránsito continuo de lo propio a lo otro y la 
otredad. Al involucrar a las y los docentes en un 
curso-taller con enfoque activo y participativo, 
se buscó que ellos mismos reflexionaran sobre 
su práctica y mantuvieran procesos dialógicos 
reflexivos, además de que exploraran vías 
concretas para implementar la formación integral 
en sus clases. El intercambio con los docentes 
no fue solo un canal para aplicar cambios, sino 
el espacio desde donde era posible contribuir 
a la construcción de posibilidades y visiones 
diversas que desde la colectividad fueron 
concretando proximidades al reconocimiento 
de los miembros de la comunidad académica y 
escolar como sujetos de transformación.

Metodología

La configuración de contenidos y estructura 
del taller.

El enfoque cualitativo de la investigación orientada 

al cambio, (Bisquerra, 2009) caracterizado por su 
carácter inductivo, abierto, flexible y emergente 
permite que a través de la descripción de la 
realidad educativa, sea posible interpretarla con 
el fin de llegar a la comprensión, intervención y  
transformación de la misma a partir del grupo 
o comunidad que lo integra; a través del curso-
taller se pretendió como propósito principal (no 
único) de la investigación, brindar orientación a 
través de la participación para la transformación 
de la educación ambiental y su implementación 
en el aula, misma que se consolidó a partir de 
la información recolectada durante la primera 
etapa del proyecto, la cuál se denominó “El 
abordaje de la educación ambiental en el nivel 
medio superior, aportes desde la bioética”, 
donde los contenidos sobre la temática de lo 
ambiental son casi inexistentes.

Para incidir en la formación intrínseca del 
estudiante en la virtud de cuidar del otro, lo otro 
y lo ambiental más allá de lo natural, no sólo 
se trata de presentarla como una posibilidad 
temática, sino como un eje de fortalecimiento 
de la formación integral. Bajo esta premisa, el 
taller se diseñó asegurando que cada contenido 
respondiera a la realidad detectada en el grupo 
de enfoque del CCH Naucalpan.

El diálogo central se dirigió hacia el análisis sobre 
la viabilidad de construcción y comunicación de 
una propuesta formativa sobre el cuidado del 
otro y lo ambiental de manera transversal en las 
asignaturas del plan de estudios del Colegio de 
Ciencias y Humanidades Plantel Naucalpan y 
los temas propuestos para el contenido fueron 
los siguientes. El taller se realizó durante 5 
sesiones, en las cuales se propuso entablar 
un diálogo reflexivo con los docentes de las 
distintas disciplinas impartidas en el CCH-N, 
para formular propuestas de acción en distintas 
asignaturas, mismas que fueron presentadas en 
un conservatorio que constituye el producto final 
del encuentro educativo. 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 8

•	 Contraste entre la Educación Ambiental 
y el Cuidado del Otro: reconocimiento 
sobre las diferencias entre el enfoque 
conservacionista y el enfoque relacional.

•	 Ampliación de la perspectiva sobre el 
cuidado del otro: Fundamentos filosóficos 
de Derrida y Foucault para la comprensión 
del Cuidado del otro.

•	 Elementos pedagógicos para la 
transversalidad: Enfoques pedagógicos 
para vincular lo ambiental con contenidos 
de las asignaturas del plan de estudios del 
CCH.

•	 La Educación Ambiental en la formación del 
estudiante en CCH: Incidir en el proceso 
del cuidado de nuestro ambiente, tomando 
en cuenta la transversalidad contribuyendo 
desde diversas disciplinas y enfoques al 
análisis de las necesidades ambientales en 
la actualidad.

•	 Conversatorio docente “Conversaciones 
desde la docencia: Reflexiones desde 
sus disciplinas”: Recuperación de las 
experiencias, opiniones y percepciones 
del profesorado sobre en torno al enfoque 
propuesto en el taller, la recuperación 
de contenidos desde sus disciplinas y 
la valoración sobre la viabilidad de la 
propuesta, así como sus posibles alcances 
y limitaciones en el contexto del CCH.

Resultados del proceso de formativo y 
actualización. 

El análisis de las reflexiones vertidas en el 
conversatorio académico permitió identificar 
los alcances de la intervención, centrando la 
discusión en la transición de una Educación 
Ambiental remedial hacia una Bioética del 
Cuidado situada.

Como parte del proceso, el conversatorio 
se configuró como un espacio  consistente 

con un enfoque cualitativo que privilegió el 
significado y la experiencia (Bisquerra, 2009). 
La información obtenida permitió valorar la 
viabilidad de la propuesta, identificando que la 
efectividad de la EA no reside en la duración o 
en la sobreestimulación de actividades sobre 
los temas en el programa, sino en la intención 
pedagógica y el compromiso del docente.

Por otro lado, los profesores reconocieron que un 
aprendizaje profundo, duradero y práctico, solo 
ocurre cuando el docente logra transitar de una 
revisión superficial de contenidos a un momento 
de reflexión profunda sobre el contenido de los 
planes de estudio, el contexto, y la formación 
integral y la relación del cuidado del otro. 

Finalmente se concluyó que la configuración de 
contenidos no se limitó a la teoría, sino que se 
centró en la creación de un espacio dialógico 
capaz de transformar la práctica docente 
cotidiana.

Desde las reflexiones de los profesores del 
conversatorio se puede inferir que es necesaria 
una visión holística entre el saber científico y 
los fenómenos sociales que propone diversas 
teorías, posturas y perspectivas, así como 
estudiar los fenómenos sociales, dotándolos 
de una perspectiva situada de acuerdo al 
contexto sociocultural de los estudiantes 
para ser abordados desde una perspectiva 
problematizadora según el territorio en donde 
se pretenda estudiar; además mencionaron 
que el reconociendo a la Educación Ambiental 
fundamentada en el Cuidado del otro y la otredad 
debe ser un tema central, que atraviese incluso 
aquellas materias consideradas técnicas, 
formando desde la virtud de cuidar del otro en 
su sentido más amplio.

Finalmente, desde un punto de vista pedagógico 
se hizo evidente que al inicio de la experiencia, la 
conformación de los equipos multidisciplinarios 
para el trabajo transversal, se encontraron 
con dificultades para poder estructurar los 



L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 3 9

procesos de intervención que favorecieran la 
comprensión de estos principios de manera 
significativa y que a su vez permitieran alejar las 
prácticas pedagógicas de los ejercicios aislados 
y de carácter remedial. Estas dificultades se 
resolvieron con el trabajo colaborativo y la 
participación de pedagogos y filósofos a cargo del 
taller quienes participaron en el planteamiento y 
resolución de las problemáticas y dudas lo que 
permitió la elaboración de una propuesta de 
planeación para la intervención áulica.

El intercambio de experiencias demostró 
que la viabilidad de la propuesta reside en 
el compromiso docente y que el profesorado 
cuenta con un marco filosófico sólido (Derrida, 
Foucault, Boff), y que su intervención en la 
formación de estudiantes deja de ser una carga 
administrativa para convertirse en un acto de 
transformación.

Conclusiones.

La preocupación emergente ha llevado a 
cuestionarse dentro del campo de lo curricular y 
de la docencia sobre la pertinencia de adecuar 
temas ambientales a los planes de estudios 
de los estudiantes que cursan el nivel medio 
superior, en este caso el Colegio de Ciencias 
y Humanidades Naucalpan, abordando la 
posibilidad de integrar a la Educación Ambiental 
en el plan de estudios del plantel, trascendiendo 
de la enseñanza disciplinar y técnica a una 
enseñanza multi, inter y transdisciplinaria  
que rompan con la fragmentación del saber, 
fortaleciendo la formación integral, que requiere 
de un proceso dialógico y fomentar una formación 
concientizadora, a través de la transversalidad 
que se sustente en la bioética, el cuidado de sí y 
el reconocimiento de la otredad.

Aunque desde la teoría ha sido abordada es 
necesario destacar la necesidad de relacionar 
estos contenidos con enfoques pedagógicos que 
permitan que el estudiante comprenda cómo los 
cambios medioambientales son consecuencia 

de la misma transformación de la sociedad 
dentro de la práctica educativa.

El éxito de esta propuesta no radica en la 
saturación de contenidos en los planes de 
estudio, sino en la intención pedagógica y el 
compromiso del profesorado, esto dejando 
de lado la impartición de contenidos como un 
cumplimiento de la carga administrativa sino 
como acto de transformación fortalecido en 
procesos de formación docente que les permita 
profundizar en temas relacionados con el 
cuidado de sí, del otro y la otredad.

Referencias Bibliográficas

•	 Arias Ortega, Miguel Ángel, & Rosales 
Romero, Sonia. (2019). Educación ambiental 
y comunicación del cambio climático. Una 
perspectiva desde el análisis del discurso. 
Revista mexicana de investigación educativa, 
24(80), 247-269. Recuperado en 11 de 
enero de 2026, de http://www.scielo.org.mx/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-
66662019000100247&lng=es&tlng=es  

•	 Bisquerra A, Rafael. (2009). Metodología 
de la investigación Educativa. Editorial La 
Muralla. Madrid.

•	 Boff, L. (2012). Sustentabilidad y educación. 
Leonardo Boff. https://leonardoboff.
o r g / 2 0 1 2 / 0 5 / 1 0 / s u s t e n t a b i l i d a d - y -
educacion/  

•	 Colegio de Ciencias y Humanidades. Plan 
de Estudios del Colegio de Ciencias y 
Humanidades, (2014). https://www.cch.
unam.mx/plandeestudios  

•	 Correa Mosquera, D., & Pérez Piñón, F. A. 
(2022). Transversalidad: la percepción de 
actores académicos. Revista IRICE, (43), 
69–91. https://doi.org/10.35305/revistairice.
vi43.1632  

•	 Derrida, J. (2008). Ética y Política, 
Universidad Iberoamericana, México.

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-66662019000100247&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-66662019000100247&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-66662019000100247&lng=es&tlng=es
https://leonardoboff.org/2012/05/10/sustentabilidad-y-educacion/
https://leonardoboff.org/2012/05/10/sustentabilidad-y-educacion/
https://leonardoboff.org/2012/05/10/sustentabilidad-y-educacion/
https://www.cch.unam.mx/plandeestudios
https://www.cch.unam.mx/plandeestudios
https://doi.org/10.35305/revistairice.vi43.1632
https://doi.org/10.35305/revistairice.vi43.1632


L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 4 0

•	 Derrida, J.  (1999) No escribo sin Luz 
Artificial Cuatro Ediciones, Valladolid 

•	 Derrida, J. & Roudinesco, Élisabeth (2002), 
¿Y mañana qué?, FCE, Argentina

•	 DOF. Decreto por el que se reforman, 
adicionan y derogan diversas disposiciones 
de los artículos 3o., 31 y 73 de la Constitución 
Política de los Estados Unidos Mexicanos, 
en materia educativa. (2019). https://www.
google.com/url?q=https://dof.gob.mx/nota_
detalle.php%253Fcodigo%253D5560457
%2526fecha%253D15/05/2019%26print%
3Dtrue&sa=D&source=docs&ust=176739
4410504644&usg=AOvVaw2_WdFPKiYL-
OT7FZAazU2Q  

•	 Foucault, M. (1968). Las palabras y las 
cosas. México, Siglo XXI.

•	 Foucault, M. (2021). Historia de la Sexualidad 
Vol.1. México siglo XXI.

•	 Foucault, M. (2021). hermenéutica del 
sujeto. México. FCE.

•	 Gaceta CCH Suplemento. (2025). Programa 
Integral de Formación Docente. UNAM. 
México. https://gaceta.cch.unam.mx/
sites/default/files/2025-05/suplemento_
p rog rama_ in teg ra l _de_ fo rmac ion_
docente_2025-1.pdf  

•	 Garcés Giraldo, Luis Fernando, & Giraldo 
Zuluaga, Conrado. (2013). El cuidado de sí y 
de los otros en Foucault, principio orientador 
para la construcción de una bioética 
del cuidado. Discusiones Filosóficas, 
14(22), 187-201. Retrieved December 
31, 2025, from http://www.scielo.org.co/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0124-
61272013000100012&lng=en&tlng=es  

•	 Gil-Antón, Manuel. (marzo 30, 2024). La 
educación entre 2018 y 2024: la respuesta 
de la oposición. Universidad Nacional 

Autónoma de México https://www.puees.
unam.mx/gil-anton/index.php?seccion
=art iculo&idart=4993#:~:text=La%20
educaci%C3%B3n%20entre%202018%20
y%202024:%20la%20respuesta%20de%20
la%20oposici%C3%B3n  

•	 González-Campos, José S. (2019). La 
Bioética como contrapeso a la biopolítica  
(2019). Revista Science Direct. 0(5), 34-49. 
https://doi.org/10.1016/j.bioet.2019.02.002   

•	 González Gaudiano (1998) Un enfoque 
antiesencialista, centro y periferia de la 
educación ambiental” Mundi prensa México, 
S.A. de C.V. Distrito Federal – México 1º 
edición, septiembre. 

•	 OMS-OPS (2012) Programa 
regional de Bioética https://www.
paho.org/es/b ioet ica#:~: text=La%20
b io%C3%A9 t i ca%20es%20una%20
actividad,el%20%C3%A1mbito%20de%20
la%20salud 

•	 Pérez Schoelly, J (2024, 5 marzo). El 
concepto de “Humanismo Mexicano” y su 
valor como categoría histórica. Revista 
Tlatelolco. https://puedjs.unam.mx/revista_
t latelolco/el-concepto-de-humanismo-
mexicano-y-su-valor-como-categoria-
historica/ 

•	 Rojas, O. (2014). Michel Foucault: De la 
biopolítica a la bioética. Consideraciones 
críticas acerca del dispositivo 
biomédico moderno. Revista Medicina 
y Humanidades, 1(1). https://www.
revistademedicinayhumanidadesmedicas.
cl/ediciones/2014/numero_unico/10_%20
SOBRE%20FOUCALT_BIOETICA%20
Y%20BIOPOLITICA.pdf  

https://www.google.com/url?q=https://dof.gob.mx/nota_detalle.php%253Fcodigo%253D5560457%2526fecha%253D15/05/2019%26print%3Dtrue&sa=D&source=docs&ust=1767394410504644&usg=AOvVaw2_WdFPKiYL-OT7FZAazU2Q
https://www.google.com/url?q=https://dof.gob.mx/nota_detalle.php%253Fcodigo%253D5560457%2526fecha%253D15/05/2019%26print%3Dtrue&sa=D&source=docs&ust=1767394410504644&usg=AOvVaw2_WdFPKiYL-OT7FZAazU2Q
https://www.google.com/url?q=https://dof.gob.mx/nota_detalle.php%253Fcodigo%253D5560457%2526fecha%253D15/05/2019%26print%3Dtrue&sa=D&source=docs&ust=1767394410504644&usg=AOvVaw2_WdFPKiYL-OT7FZAazU2Q
https://www.google.com/url?q=https://dof.gob.mx/nota_detalle.php%253Fcodigo%253D5560457%2526fecha%253D15/05/2019%26print%3Dtrue&sa=D&source=docs&ust=1767394410504644&usg=AOvVaw2_WdFPKiYL-OT7FZAazU2Q
https://www.google.com/url?q=https://dof.gob.mx/nota_detalle.php%253Fcodigo%253D5560457%2526fecha%253D15/05/2019%26print%3Dtrue&sa=D&source=docs&ust=1767394410504644&usg=AOvVaw2_WdFPKiYL-OT7FZAazU2Q
https://www.google.com/url?q=https://dof.gob.mx/nota_detalle.php%253Fcodigo%253D5560457%2526fecha%253D15/05/2019%26print%3Dtrue&sa=D&source=docs&ust=1767394410504644&usg=AOvVaw2_WdFPKiYL-OT7FZAazU2Q
https://www.google.com/url?q=https://dof.gob.mx/nota_detalle.php%253Fcodigo%253D5560457%2526fecha%253D15/05/2019%26print%3Dtrue&sa=D&source=docs&ust=1767394410504644&usg=AOvVaw2_WdFPKiYL-OT7FZAazU2Q
https://gaceta.cch.unam.mx/sites/default/files/2025-05/suplemento_programa_integral_de_formacion_docente_2025-1.pdf
https://gaceta.cch.unam.mx/sites/default/files/2025-05/suplemento_programa_integral_de_formacion_docente_2025-1.pdf
https://gaceta.cch.unam.mx/sites/default/files/2025-05/suplemento_programa_integral_de_formacion_docente_2025-1.pdf
https://gaceta.cch.unam.mx/sites/default/files/2025-05/suplemento_programa_integral_de_formacion_docente_2025-1.pdf
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0124-61272013000100012&lng=en&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0124-61272013000100012&lng=en&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0124-61272013000100012&lng=en&tlng=es
https://doi.org/10.1016/j.bioet.2019.02.002
https://puedjs.unam.mx/revista_tlatelolco/el-concepto-de-humanismo-mexicano-y-su-valor-como-categoria-historica/
https://puedjs.unam.mx/revista_tlatelolco/el-concepto-de-humanismo-mexicano-y-su-valor-como-categoria-historica/
https://puedjs.unam.mx/revista_tlatelolco/el-concepto-de-humanismo-mexicano-y-su-valor-como-categoria-historica/
https://puedjs.unam.mx/revista_tlatelolco/el-concepto-de-humanismo-mexicano-y-su-valor-como-categoria-historica/
https://www.revistademedicinayhumanidadesmedicas.cl/ediciones/2014/numero_unico/10_%20SOBRE%20FOUCALT_BIOETICA%20Y%20BIOPOLITICA.pdf
https://www.revistademedicinayhumanidadesmedicas.cl/ediciones/2014/numero_unico/10_%20SOBRE%20FOUCALT_BIOETICA%20Y%20BIOPOLITICA.pdf
https://www.revistademedicinayhumanidadesmedicas.cl/ediciones/2014/numero_unico/10_%20SOBRE%20FOUCALT_BIOETICA%20Y%20BIOPOLITICA.pdf
https://www.revistademedicinayhumanidadesmedicas.cl/ediciones/2014/numero_unico/10_%20SOBRE%20FOUCALT_BIOETICA%20Y%20BIOPOLITICA.pdf
https://www.revistademedicinayhumanidadesmedicas.cl/ediciones/2014/numero_unico/10_%20SOBRE%20FOUCALT_BIOETICA%20Y%20BIOPOLITICA.pdf


L A  B I O É T I C A  D E L  C U I D A D O  C O M O  E J E  T R A N S V E R S A L  E N  L A  F O R M A C I Ó N  I N T E G R A L  D E L  E S T U D I A N T E  E N  E L  N I V E L  M E D I O  S U P E R I O R

 R E V I S T A  B O L E T Í N  R E D I P E  1 5  ( 2 ) :  2 5 - 4 1 - F E B R E R O  2 0 2 6  -  I S S N  2 2 5 6 - 1 5 3 6

 4 1

•	 Rosas B, Patricia & Hernández O, Adriana. 
(2016) Modelo Educativo del Colegio de 
Ciencias y Humanidades. Revista Poiética. 
8(0). https://www.revistapoietica.com.mx/
wp-content/uploads/2020/05/8-40-45.
p d f # : ~ : t e x t = A s % C 3 % A D % 2 C % 2 0
la%20educaci%C3%B3n%20que%20
e l%20CCH%20( ,dec id i da%20y%20
comprometida%20en%20su%20propia%20
formaci%C3%B3n  

•	 Sauvé, Lucie (2005). Investigación en 
Educación Ambiental: cartografia de 
corrientes en educacion ambiental. Porto 
Alegre: Artmed. (En producción).

•	 Secretaría de Educación Pública. (2022). 
La Nueva Escuela Mexicana: Principios y 
orientaciones pedagógicas. Gobierno de 
México. (29-56)

•	 Tapia, Ricardo. (2009). La Ética de la 
investigación científica y los límites de la 
ciencia. Álvarez del Río y Rivero Weber 
(Coord.) México. El Desafío de la Bioética. 
FCE. 

•	 Vargas Lozano, G. (2022). En defensa 
de la filosofía. Editorial Torres Asociados. 
CDMX https://divcsh.izt.uam.mx/cefilibe/wp-
content/uploads/2022/08/En_defensa_de_
la_filosofia.pdf 

https://divcsh.izt.uam.mx/cefilibe/wp-content/uploads/2022/08/En_defensa_de_la_filosofia.pdf
https://divcsh.izt.uam.mx/cefilibe/wp-content/uploads/2022/08/En_defensa_de_la_filosofia.pdf
https://divcsh.izt.uam.mx/cefilibe/wp-content/uploads/2022/08/En_defensa_de_la_filosofia.pdf

